
 

221

© Sociologický ústav AV ČR, v.v.i., Praha 2013

Sekularizace, odkouzlení světa 
a „pluralizace náboženskosti“*

MILOŠ HAVELKA**
Fakulta humanitních studií, Univerzita Karlova, Praha

Secularisation, Disenchantment, and the ‘Pluralisation of Religiosity’

Abstract: This article applies the perspective of historical-sociological seman-
tics to examine the changing meanings of secularisation and pluralisation in 
relation to changing realities. This approach here makes it possible to analyse 
and distinguish several other concepts of the sociology of religion that can 
be used to take a more differentiated look to the often all-encompassing ap-
plication of the concept of secularisation, which both embraces and dimin-
ishes Weber’s multidimensional concept of ‘disenchantment’ (Entzauberung). 
Drawing on Niklas Luhmann’s concepts of ‘segmentary differentiation’ and 
the ‘surplus effect’, the author attempts to formulate a radically different so-
ciological concept of religion based not on a substantive defi nition of its sa-
cred content but on the historical sociology of action, whereby religion can 
be interpreted through its specifi c focus on ‘meaning’ as a particular type of 
social relationship and its corresponding ‘chance’ (Weber) of understanding. 
Other cultural (and political) phenomena of modern society (confessionalism, 
political theology) whose applicability and effect are not explained away or 
exhausted/voided by the secularisation theory can also be analysed as ‘reli-
gious’. To provide these phenomena with a context the author uses the term 
‘religious culture’ to aggregate of everything people of a particular period 
know and think about their religion, how they evaluate it, and to what degree 
they identify with it. The pluralisation of religion can then be demonstrated 
not just on a surface level (for instance, in term of the rise of new sects, cli-
ent cults, and cult movements, participation in various spiritual and esoteric 
activities), but more generally as the potential or real presence of specifi cally 
religious phenomena in the public space and as a particular type of social 
relationship: both between actors reciprocally, and between actors on the one 
hand and institutions on the other, and fi nally also between institutions. 
Keywords: sociology of religion, secularisation, Entzauberung, Max Weber
Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2: 221–240

* Stať vznikla za podpory bilaterálního grantu GA ČR P405/10/J060 „Náboženské kultu-
ry v Evropě v 19. a 20. století“.
** Veškerou korespondenci posílejte na adresu: prof. Miloš Havelka, CSc., katedra studií 
občanské společnosti, FHS UK, U Kříže 8, 158 00 Praha 5 – Jinonice, e-mail: milos.havelka@
gmail.com.



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

222

Staré konfese budou i nadále existovat a působit, 
pokud doznají, že vyjadřují touhu a nikoli dogma.

Max Horkheimer

Nepochybně lze konstatovat, že koncept sekularizace pro mnoho badatelů stále 
ještě platí za královskou cestu pro výklad jak vývoje náboženství a proměn ná-
boženskosti v evropské společnosti a kultuře postosvícenské doby, tak také pro 
pochopení řady dalších změn, ke kterým v této společnosti a kultuře ve stejné 
době i poté došlo,1 ať už ve smyslu působení sekularizace na náboženství nebo 
naopak vlivu sekularizace na formy sociální soudržnosti, na hodnotové hierar-
chie a proměny institucí společnosti. Mezitím ovšem vystoupila řada autorů 
[např. Blaschke 2000; Gärtner, Pollack, Wohlrab-Sahr 2003; Osterhammel 2009; 
McLeod 2008; Davie 2009; Gladigow 2009; Ziemann 2009], kteří více či méně 
razantně poukazují na zjednodušující univerzalitu pojmu sekularizace a jeho 
nejednoznačnost, a to jak co do samotného předmětu této perspektivy výkladů, 
tak jeho metodologické uchopitelnosti, nehledě na nestejnou intenzitu „sekula-
rizace“ v různých údobích a odlišných regionech. Koncept se proto považuje za 
vývojově nepřesný a pro svou nejednoznačnou orientaci za historicky omezený. 
Někdy se dokonce zdá, že motivy a důvody pro tvrzení o sekularizaci moderních 
společností jsou interpretačně zajímavější než jejich věcně deskriptivní obsah.

Vyčerpaná perspektiva sekularizace?

V následujícím textu se ovšem nebude jednat o nějaké prvoplánové odmítnutí 
sekularizačního konceptu, ale pouze o snahu tento přístup diferencovat v per-
spektivě historické sociologie vědění,2 a to jak s ohledem na jeho původ a jednot-
livé znaky, tak na vývojové proměny náboženství, pluralizaci jeho obsahů i forem, 
a v náznacích také regionální nebo i kontinentální odlišnosti konfesí. Na to, aby se 
sekularizační analýzy mohly stát obecným paradigmatem náboženského vývoje 

1 Koncept sekularizace učinil v poslední době centrálním hlediskem své syntézy novo-
věkých dějin např. Charles Taylor [2007], který pod titulem Sekulární epocha znovu tvrdí, 
že žijeme v době, ve které Bůh ztratil své místo jak v přírodovědném kosmu, tak také 
v utváření společnosti i v každodenním životě člověka. Jde údajně o situaci, která se začala 
utvářet zhruba kolem roku 1500. Oproti konceptu „odkouzlení světa“ Maxe Webera a pro-
ti ostatním sekularizačním konceptům, zdůrazňujícím vnější tlaky, zejména racionality 
a vědy, se Taylor snaží prokázat, že to byl samotný vývoj náboženství, který dal vzniknout 
sekulární situaci. Ta ovšem zároveň vytváří zvláštní prostor mezi „ateismem“ a „vírou“, 
do něhož jsou podle něj uchyceny mentální dějiny moderního subjektu. Taylorovy názna-
ky, že jsou to právě formy náboženské kreativity, z nichž proces sekularizace vzešel, by 
si v souvislosti s konceptem náboženské pluralizace zasloužily větší pozornost, než na 
kterou je zde místo.
2 Tento text navazuje na analýzy dvou typů sekularizace v 19. století („integračního“ 
a „kom penzačního“), jak byly provedeny v autorově stati „Ke dvěma intencím procesu 



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

223

v situaci moderny vůbec, je vědomí rozšířenosti a působení náboženství ve světě 
– a na rozdíl od Evropy také v USA – příliš silné. Již zde je proto nutné předeslat, 
že o případné „sekularizaci“ lze hovořit – pokud vůbec – spíše jen v evropském 
kontextu a po omezenou dobu, a přesně ukazovat, co se vlastně v tomto proce-
su ztrácí a od čeho se ustupuje. Naproti tomu pluralizační perspektiva výkladu 
soudobé situace náboženství, již se zde s ohledem na probíhající diskuse snažíme 
rozvinout, ať už s ohledem na možné směry a obsahy pluralizace, tak na její sys-
témové kontexty, by pak měla napomoci tematizovat, zkoumat a vykládat někte-
ré moderní náboženské fenomény diferencovanějším způsobem, než jak jsme si 
tomu navykli v případě „sekularizace“, a sekularizaci samu odpojit od zjednodu-
šující perspektivy modernizace.3 

Jinými slovy: jestliže se dnes v sociologii, religionistice nebo i historiografi i 
hovoří o „odcírkevnění“, o „de-institucionalizaci“, o „zcivilnění“ a „zcivilizování“ 
nebo o subjektivizaci náboženství, případně o ústupu organizovaného církevní-
ho vlivu na náboženské chování lidí atp., pak by se to asi nemělo beze všeho 
vykládat jen jako projev sekularizace [Jagodzinski, Dobbelaere 1993].4 Pluralizač-
ní perspektivu5 rozmanitosti podob náboženskosti (ve smyslu jejich koexisten-
ce, diferenciace i možností různých výkonů) lze totiž spojovat s mnohem širší, 

sekularizace v 19. a 20. století“ [Havelka 2009: 217–241]. Prostředky pojmové analýzy se 
pokouší rozvinout některá v ní dosažená zjištění, především s ohledem na možnost osla-
bení centrální pozice esenciálně chápaného „posvátna“ (zřetelně odděleného od sféry 
každodenní zkušenosti), od kterého se ve většině sociologií náboženství od Durkheimo-
vých dob odvozuje výklad dalších elementů religiozity, zejména „náboženských praktik“ 
a povahy „morálního společenství“. Mimo jiné se zde otevírá obecná možnost rozpozná-
vat „náboženské projevy“ a praktiky, které nepatří do dominující náboženské kultury. Jak 
upozorňuje ve své inspirativní sociologii náboženství Martin Riesebrodt: „(…) i rolník, 
jehož náboženskost spočívá primárně v rituálech, vztahujících se k úrodě, počasí a zdraví, bude 
náboženské praktiky jiných skupin a vrstev rozpoznávat jako takové. Také pro něj představuje zpěv 
křesťanských mnichů v klášterním kostele, recitace súter v buddhistické mnišské komunitě nebo 
obětní rituál ve svatyni náboženské jevy, které dovede odlišit pro jejich zaměření na nadlidské síly 
od jevů nenáboženských. Kalvinista rozpozná Giottovy fresky jako náboženské umění, dokonce 
i když podobná názorná zobrazení odmítá. A katoličtí misionáři v Latinské Americe vnímali ‚idoly‘ 
domorodců jako konkurenci, i když je proklínali jako pekelné (…).“ [Riesebrodt 2007: 45] Podob-
né rozpoznávání jednotlivých jevů jako náboženských je samozřejmě nutné odlišovat od 
jejich hodnocení.
3 Což je naopak obsahem často citované knihy Davida Martina [Martin 1978].
4 V následujícím textu se pojem náboženství vymezuje silněji s ohledem na jeho funk-
ce ve společnosti a odkazuje především na existenci sociálních vztahů aktérů a institucí, 
případně na vzájemné vnímání sociálních subjektů, a proto může být různým způsobem 
strukturován z různě akcentovaných složek, jako jsou „obraz světa“, „morálka“, „pravo-
věrnost“, určité rituály a dokonce i politická moc (panovník od boha) atp., a projevovat 
se jak věroučnými polemikami a názorovými distancemi, tak synkretismy, identifi kacemi 
a přenosy [srov. Riesebrodt 2007: 44].
5 Pojem „pluralizace náboženství“ se ujal v 60. letech minulého století v souvislos-
ti s recepcí konceptu Thomase Luckmanna neviditelné náboženství (The Invisible Religion, 



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

224

otevřenější, ale zároveň i neurčitější otázkou po náboženské proměně naší doby. To 
může ve svých důsledcích napomáhat porozumění „singularizaci“ náboženství 
(např. oproti původně univerzalisticky působícímu křesťanství v Evropě), k níž 
došlo v souvislosti se ztrátou jeho výlučného nebo nadregionálního postavení.6

Obecně lze proto vyslovit požadavek vývojové historizace sekularizačního 
konceptu a světonázorové „sociologizace“ jeho působení. Zcela obecně by asi 
bylo možné také dovodit, že přežívající folií diskusí o sekularizačním procesu byl 
po dlouhou dobu předpoklad existence pevného řádu světa7 (vycházející z Aris-
totelovy teorie „přirozených míst“) a jeho původní (stvořené) jednoty, doprováze-
ný představou duchovně hierarchizované propojenosti všech oblastí sociálního, 
politického a kulturního světa v náboženství, s čímž se právě v sekularizaci údaj-
ně rozcházíme. Že se přitom jednalo o samozřejmou představu (transcendentní-
ho) řádu, budovanou kulturocentricky na principech konkrétního náboženství 
nebo dominující konfese, asi není třeba příliš zdůrazňovat. A odtud se pak odví-
jelo přesvědčení, že tento rozchod je něčím negativním, že v sekularizaci se děje 
něco, co by se z povahy věci dít nemělo,8 přičemž rozklad tohoto řádu se spo-
joval s nástupem matematické přírodovědy, s jejím pojetím objektivity poznání 
a s novověkým účelově racionálním přístupem ke světu vůbec. Jak se ovšem uká-
zalo už na přelomu 19. a 20. století, problémem nejsou věda a racionalita samy, 
ale spíše jejich moderní, jen účelové zaměření9 (tj. jejich určitá civilizační podoba), 

1967), který s ním spojil koncept privatizace náboženství. Tím se religiozita odpoutala od 
svých institucionalizovaných forem (zejména od církve), a pozornost se obrátila k jejím 
individualizovaným formám, což nejen problematizovalo univerzalitu sekularizačního 
konceptu, ale výzkum náboženskosti vymanilo z představ o „pokroku lidstva“, a právě 
tím posílilo snahy o empirické zkoumání různých podob a forem víry, světských nábožen-
ství atp. [Luckmann 1991]. Jednou z mála prací tematizujících v českém prostředí problém 
pluralizace náboženství je stať Michaely Bartošové, dávající tento fenomén do souvislosti 
s tzv. privatizací náboženství v moderních společnostech [Bartošová 2008].
6 Například už při Augsburském náboženském smíru v roce 1555 byl formulován princip 
cui regio, eius religio, a otázka správného či falešného náboženství se rozhodovala z vnějšku 
a čistě mocensky jako „politika s náboženstvím“ [Riesebrodt 2007: 44]; podobně singulari-
začním způsobem můžeme „číst“ dnešní podoby „současné nesoučasnosti“ (Ernst Bloch) 
náboženství, tj. koexistenci různých náboženských typů, forem a praktik v moderních spo-
lečnostech a komplementárnost jejich působení. 
7 Legitimizačně stabilizační potenciál této představy byl po Vídeňském kongresu často 
využíván i zneužíván, a v 19. století vedl k vytváření „teokraticky“ profi lovaných politic-
kých systémů (Rakousko, Rusko atp.).
8 Jen pro ilustraci zde připomeňme T. G. Masaryka, který původní velká témata své soci-
ologie, totiž alkoholismus, prostituci a sebevražednost, vysvětloval rozmachem beznábožnos-
ti moderního člověka a odtud plynoucí životní dezorientace [Masaryk (1883) 1999: 143; 
podobně Masaryk 1947: 41–42]. 
9 V jednotlivých analýzách ve své sociologii náboženství Max Weber ukazoval, že jediná, 
jednotná a co do principů univerzální racionalita se vždy liší pouze a výlučně svou intencí, 
to znamená: „(…) podle svých posledních hledisek a cílů, které usiluje realizovat: (…) Konfu-
ciánský racionalismus znamenal racionální přizpůsobení se světu. Puritánský racionalismus jeho 



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

225

a sice takové zaměření, které pro své výkony nevyžaduje žádnou zvláštní nadřa-
zenou orientaci nebo smysl.

Mělo by se asi také připomenout, že – viděno typologicky – se pojem 
„sekularizace“ používal a používá pro označení několika časově a strukturálně 
odlišných historických jevů a sociopolitických, resp. sociokulturních procesů.10 
Především (a) lze zmínit nejstarší doložený význam slova jako „okupování“ či 
vyvlastňování hmotného církevního majetku, resp. jako jeho převádění do svět-
ských rukou a jeho světské využívání, jak se s tím setkáváme třeba v habsburské 
říši v souvislosti s reformami Josefa II.

(b) Jako o „odcírkevňování“ se o sekularizaci hovoří v souvislosti s oslabo-
váním postavení církví a s procesy politického omezování, institucionálního osla-
bování a kulturní izolace církví jak v bezprostředně nenáboženských (školství, 
politika a z počátku také věda), tak i v mimonáboženských oblastech (každoden-
nost, volný čas, pracovní proces apod.), a později také v oblastech interkonfe-
sijních („toleranční patent“, oslabování mocenské dominance jednoho vyznání). 
Většinou šlo o uvolňování individuí i společenských skupin z vazeb na církev 
a o oddělování církve od státu. Už bylo naznačeno, že se zde jedná spíše o omezo-
vání světské a ideové moci určité církve než o mizení náboženské víry jako takové, 
případně o oslabování institucionální manipulace soukromé i veřejné sféry círk-
vemi v důsledku politických změn v organizaci života společnosti (industriali-
zace, urbanizace, nacionalizace), tak i v odborových orientacích osobního života 
(zaměření na bezprostřední budoucnost, prosazování účelové racionality atp.). 
Peter Berger a Thomas Luckmann [srov. např. Berger 1967 nebo Luckmann 1999] 
v této souvislosti hovoří o deinstitucionalizaci náboženství.

Jak ukázal britský historik náboženství Hugh McLeod, tento typ sekularizace 
se projevuje zejména ústupem formálních členů církve od specifi ckých církevních 
obřadů, respektive rostoucí neúčastí obyvatelstva na církvemi reprezentovaných 
aktivitách nejrůznějšího druhu (což ovšem vůbec nemusí znamenat zmenšování 
potřeby i funkcí náboženskosti ve veřejném prostoru), omezováním role nábožen-
ství v politice a v nejrůznějších formálních a neformálních institucích, mizením 
náboženské argumentace z veřejného diskurzu, ve snižování podílu náboženství 
na tvorbě individuální a kolektivní identity a konečně v propojování lidové víry 
a konzumní nebo i masové kultury [McLeod 2007].

Vedle toho sekularizace, (c) jak ji nejčastěji rozumíme dnes, se váže přede-
vším na úvahy o „intelektuálním pokroku lidstva“ a o světonázorovém rozchodu 
s religiozitou ve jménu vědecké, světské a pragmatické argumentace a spojuje 

racionální ovládnutí. (…) A co se může zdát ‚racionální‘ z jedné pozice, může být viděno 
z jiné jako zásadně ‚iracionální‘, jako je tomu třeba v případě racionalizace mystické kon-
templace, tzn. chování, jež – viděno z perspektivy jiných oblastí života – je specifi cky iracionální.“ 
[Weber 1922b: 534, podtržení v originále; srov. k tomu také Weber 1998: 172–180]
10 „Sekularizaci“ ve smyslu zproštění člena řádu či řeholníka závazných slibů řeholních 
a k opuštění kláštera, tak jak se o tom jedná v katolickém prostředí, zde nebudeme věnovat 
pozornost [viz Merell 1963: 467–468].



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

226

se s významem nejširšího „odnáboženšťování“ veřejného i soukromého života 
i společenských a kulturních forem, a v tomto svém významu představuje seku-
larizace aktuálně i potenciálně stejně důležitý aspekt změn v náboženské kultuře 
jako oba předchozí; bývá vnímána jako nejzřetelnější a orientačně nejvýraznější. 

Jako označení interního procesu vývoje náboženství, jímž na sebe veřejný 
život bere vyloženě světský ráz a stává se „nábožensky indiferentním“, se pojem 
sekularizace začal používat v Anglii na počátku druhé poloviny 19. století.11 Tam 
na jedné straně působilo stále více se prosazující „pozitivistické“ pojetí člověka 
a společnosti, legitimizované prvními praktickými úspěchy přírodních věd a ros-
toucími možnostmi technického zvládání světa; a na druhé straně to bylo přeží-
vání původně osvícenského tázání po bytostné povaze náboženství a po jeho 
konkrétních sociálních funkcích (důraz na osobní mravnost, vytváření nejširšího 
sociálního pouta, loajalita ke státu a jeho institucím, ovládaní poddaných atp.). 

V tomto třetím použití se pojmem sekularizace poukazuje na postupující 
a prohlubující se (a často prvoplánově pojatý) charakter rozchodu s religiozitou. 
Právě zde se nejvýrazněji jedná o tematizaci procesu, který se do značné míry stal 
převážně evropskou záležitostí, jakkoli na druhé straně pro plnou platnost tohoto 
tvrzení nelze přehlédnout, že stále ještě chybí komplexnější a hlavně srovnatelné 
údaje o vývoji sekularizace ve třetím světě a o situaci nekřesťanských náboženství 
vůbec. Nejednoznačné jsou rovněž údaje o nárůstu náboženského fundamenta-
lismu v USA. Na některé aspekty této problematiky upozornil v nejširších sou-
vislostech Cristopher A. Bayly v 9. kapitole (The Empire of Religions) své knihy 
o dějinách globalizace [Bayly 2004]. 

Na podobné nejširší folii osvícenské kritiky náboženství na jedné straně 
a osvícenského zdůrazňování jeho účelnosti na straně druhé12 se pak koncept 
sekularizace mohl zdát interpretačně o to silnější, že začal být záhy podporován 
a obohacován scientistickým řešením vztahu náboženství a vědy, víry a rozumu 
atp., které náboženství a náboženskost vidělo jen jako odumírající přístup ke svě-
tu z dob „dětství lidstva“ a jeho nerozvinutých racionálních schopností.

11 V tomto smyslu pojem sekularizace poprvé použil britský historik W. E. H. Lecky, „který 
roku 1865 mluvil o ‚všeobecné sekularizaci evropského ducha‘ a zejména o ‚sekularizaci 
politiky‘ (…)“ [McLeod 2008: 9]. Viz k tomu také XIII. kapitolu (Die Religion) ve velké syn-
téze dějin 19. století u Osterhammela [Osterhammel 2009]. Většinou se přitom upozorňuje 
na roli, již přitom hrály stále silněji se prosazující vědy, zejména přírodní, a z nich vychá-
zející „pozitivistické“ pojetí člověka a společnosti a také rostoucí možnosti technického 
zvládání světa. 
12 V rozdílech obou těchto pozic lze nepochybně vidět původ pozdějších protikladných 
výkladů náboženství v 19. století, totiž pojetí kompenzačního (A. Comte, L. Feuerbach, 
K. Marx, F. Nietzsche, S. Freud), vnímajícího náboženství jako „nedospělou formu“ lid-
ského rozumu, jen jako kompenzaci lidských frustrací ze světa, a naproti tomu pojetí inte-
gračního (J. von Sonnenfels, pozdní A. Comte, F. de Coulanges, E. Durkheim, M. Weber, 
E. Troeltsch, J. Wach a další), zdůrazňujícího jeho sociálně kohezivní a kulturně integrační 
funkce. (Srov. Havelka [2009: 455–457], viz k tomu také poznámku 3 této stati.) 



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

227

Nemělo by se ovšem přehlížet, že náboženství a víra ještě hluboko do 
19. století nebyly žádnými jen omezenými sférami evropské kultury, ale naopak 
hlavním, a posléze přežívajícím živlem, ve kterém se odehrávala institucionaliza-
ce tehdy probíhajících kulturních a sociálních změn. Vzdor francouzské revoluci 
a také vzdor teologické slabosti katolicismu 19. století atp. bylo náboženství po 
dlouhou dobu reálnou sociální sílou prvního řádu. Působilo jako zdroj životních 
orientací, jako krystalizační bod tvorby pospolitostí, a působilo také jako pro-
středek sociální koheze, jako princip utváření kolektivních identit a strukturní 
princip společenské hierarchizace, jako hnací síla politických napětí a také jako 
pole náročných intelektuálních debat a sféra humanitního bádání. S konkrétní-
mi realizacemi všech těchto možností se dodnes setkáváme v krásné literatuře 
i výtvarném umění, v jednotlivých duchovědných disciplínách (dějiny nábožen-
ství, antropologie, orientální fi lologie atp.) a v neposlední řadě v „žitém nábožen-
ství“ jako zvláštní formě tvorby smyslu v každodenním životě. Právě oslabování 
těchto charakteristik, za které se osvícenství často nespravedlivě činí odpověd-
ným, lze považovat za nejelementárnější chápání sekularizace. Její vliv se jak 
na Západě, tak i ve střední Evropě projevoval v různých vrstvách a v různých 
oblastech různým způsobem,13 nikdy ale nevedla k problematizaci křesťanství 
do té míry, že by mohlo být zásadněji vytlačeno nebo dokonce zcela nahrazeno 
nějakým novým světonázorem.14

Jak se někdy uvádí, posilující vliv na sekularizaci mělo rovněž rozšiřování 
světonázorové nabídky nacionalismů, ke které docházelo od konce první třetiny 
19. století a ještě více od počátku jeho druhé poloviny. Nacionalismy se opřely 
o nové způsoby kolektivní identifi kace a přinesly nové formy sociální a kultur-
ní integrace, unifi kovaly společnost a prosazovaly se zejména jako doprovodný 
fenomén postupující industrializace a urbanizace společnosti [Gellner 1993: 74–99, 
podobně Gellner 2003: 18–29]. Sjednocující nacionální ideologie lze sice spojovat 
s oslabováním nebo přímo rozpadem malých struktur sociálního života [Urban 2006: 
46–50], tj. v zásadě v barokní době vzniklých forem života venkovských pospoli-

13 Ve svých úvahách o rozumu a problému teodiceje Max Weber, opíraje se o sociologické 
šetření z roku 1906, připomínal: „Nejsou to přírodovědní argumenty, ale nesjednotitel-
nost boží prozřetelnosti s nespravedlností a nedokonalostí sociálních pořádků, co motivuje 
v posledních letech tisíce německých dělníků k tvrzením o nepřijatelnosti ideje Boha.“ 
[Weber 1921: 315] 
14 Původně s osvícenstvím spojené a ve 20. století zřetelné prosazování kompenzačních 
výkladů náboženství navíc na určitou dobu zpomalily nebo přímo pozastavily v mnohém 
vzájemně komplementární romantika a biedermeier [Havelka 2009: 455–456]. V nich nešlo 
jen o odmítnutí osvícenské unifi kace života ve jménu objektivujícího rozumu, o kritiku 
revolučních excesů, případně o širší kritiku údajné bezbožnosti a nemorálnosti určitých 
vrstev společnosti, ale o vytváření nového měšťanského habitu, ke kterému patřila – při-
nejmenším v protestantských zemích – nová kultura zbožnosti a křesťanského moralizo-
vání. Jako jeden z doprovodných efektů této tendence v 19. století lze považovat nejen 
zvláštní postavení náboženství ve veřejném a politickém životě USA, ale např. také tamní 
„úspěšné hnutí proti otrokářství“ [Osterhammel 2009: 1251].



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

228

tostí a jejich utváření sociální určitosti, která byla silně ovlivňována principy tra-
dičního náboženského života, avšak směřování i působení nacionalismů nebylo 
přímo a bezprostředně zaměřeno proti náboženství. V některých svých projevech 
se s ním (i když na jiné půdě) dokonce mohlo dotýkat a přispívat k pluralizaci 
jeho forem. Něco podobného platí dokonce také pro počínající dělnické hnutí, 
případně o prosazování socialistických idejí. Jakkoli by asi nebylo možné popírat 
odmítavý pohled na náboženství mezi ideology a aktivisty dělnického hnutí, pro 
vnímání náboženství v dělnických masách byla charakteristická spíše jen pouhá 
distance od církví. Vycházela z probíhající proměny dělnictva z třídy „o sobě“ 
v třídu „pro sebe“ (Karl Marx), či – jak to nazývá Hugh McLeod – silným vědomím 
vlastní oddělené totožnosti [McLeod 2008: 155]. Světonázorová kritika náboženství 
se zde stala spíše jen kompenzací sociálních rozdílů.15 To doprovázelo kritické 
vnímání (jednostranně) politicko-manipulativní role církví („spojení trůnu a oltá-
ře“, dominance „státního náboženství“, imperiální touhy „teokratických“ států 
[viz k tomu Masaryk (1888) 2000]) před první světovou válkou, která byla do 
značné míry nezávislá na diskusích o jeho údajné světonázorové spornosti.16 

Náboženská kultura jako živel přežívajících elementů

Zdá se, že se zde – a zejména ve druhém výkladu sekularizace jako výsledku 
„zvědečtění společnosti“ – dostáváme před velice široký, v mnohém ohledu sy-
met rický a zatím badatelsky ne příliš „vytěžený“ pojem náboženská kultura17, jejž 
je možné – s ohledem na jeho zapuštění do obecnějšího kontextu národní kultu-
ry – chápat jako součást nejširšího rámce pro porozumění a výklad důsledků, 
které historicky (v různých časových údobích) i regionálně (na různých mís-

15 „Duchovní dále zachovávali věrnost principu společenské hierarchie, čímž si vysloužili 
obecnou nechuť, a zdá se, že v podmínkách kulturního rozdělení už sama přítomnost lépe 
oblečených jednotlivců z vyšších a středních vrstev poskytovala dostatečný důvod k tomu, 
aby se chudší lidé kostelu raději vyhýbali. V souladu s tím přestávali třídně uvědomělí 
dělníci navštěvovat nedělní bohoslužby a chodit k přijímání, poněvadž se to v praxi neo-
bešlo bez styku s „lepšími lidmi“, ve své většině však nepřestávali v kostele slavit svatby 
a své děti nechávali i nadále křtít, protože těchto obřadů se obvykle účastnili jen rodinní 
příslušníci a sousedé.“ [McLeod 2008: 155–156]
16 Že se nejednalo o nějaký prvoplánový rozchod s náboženstvím, naznačují po celé 19. sto-
letí odkazy na církevní průběh rodinných událostí v dělnickém prostředí a od jeho polo-
viny zejména vznik nejrůznějších katolických nebo evangelických dělnických spolků 
(v Německu např. Reichsverband der katholischer Arbeiter- und Arbeiterinnenverbände nebo 
mezikonfesijní Christlich-sozialer Verband), v této době křesťanství v nejširších vrstvách 
nebylo, jako později, jen jednou z položek kultury, ale přece jen přirozeným formativním 
a integračním (a v řadě případů kohezivním) principem sociálního i individuálního života 
[Osterhammel 2009: 1239 a násl.]. 
17 Právě to je téma končícího bilaterálního projektu Fakulty humanitních studií UK v Pra-
ze a Ústavu dějin střední a východní Evropy na Maxmiliánově univerzitě v Mnichově, 



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

229

tech a v odlišném prostředí) vyvolaly procesy zasahující náboženství jako celek 
(sekularizace, „odkouzení“ – Entzauberung, profanizace a banalizace), případně 
jiné zvláštní tendence (privatizace a pluralizace náboženství, konkurence mezi 
konfesemi a náboženskými systémy atd.), prosazující se v „náboženském poli“ 
[Bourdieu 2000], včetně působení dobových ideových hnutí (nacionalismus, libe-
ralismus, socialismus atd.),18 které spolu s náboženstvím ovlivňovaly celou spo-
lečnost. 

V nejširším smyslu lze pojem náboženské kultury rozložit do jeho tří seg-
mentů, a sice: (1) co lidé určité doby na určitém místě a patřící do určité pospoli-
tosti o (svém) náboženství skutečně ví. (Sem může patřit např. působení nábožen-
ství ve výuce, koncipování jeho učebnic, formy propagandy, způsob veřejných 
diskusí, porozumění rituálům a jejich dodržování, formy pověrčivosti a přenosy 
zbožnosti do pověr atp.) Dále, (2) co si lidé určité doby na určitém místě a patřící 
do určité pospolitosti o (svém) náboženství myslí, respektive: jak je hodnotí (jak 
je ukazují ideové diskuse uvnitř konfesí, navzájem i na veřejnosti, formy repre-
zentace exitujících náboženství a způsoby jejich koexistence se státem, požadav-
ky věřících na pravidla náboženského života i na způsob života kléru, vnímání 
určitých náboženských motivů v umění a literatuře, postavení konfesí ve veřej-
ném prostoru a intenzita jejich konkurence, vstřícnost náboženství k problémům 
moderního života atp.). A konečně (3), do jaké míry se lidé určité doby na urči-
tém místě a patřící do určité pospolitosti s jednotlivými konfesemi a se (svým) 
náboženstvím vůbec identifi kují (do jaké míry např. náboženská přesvědčení 

podporovaného DFG a GAČR (pod číslem P405/10/J060). Pod nadpisem „Náboženské 
kultury v Evropě v 19. a 20. století“ a v perspektivě komparativních a sdílených dějin 
(shared history) se projekt zaměřuje na oba možné významy tohoto pojmu, tj. jak vliv ná-
boženství na národní kulturu, tak naopak národní kultury na náboženství, přičemž těžiš-
tě podobné perspektivy je zkoumání (1) dlouhodobějších procesů proměn náboženství 
a náboženskosti v situaci moderny (jako právě odcírkevnění, sekularizace, pluralizace, 
alternativní náboženskosti atp.), (2) na otázky prohlubování konfl iktního vztahu vědy 
a náboženství (odkouzlení skutečnosti, ateistické aktivity atd.), (3) na souvislosti naciona-
lismu a náboženství (problémy identity, konstrukce smyslu atp.), (4) na změny nábožen-
ství ve městech jako specifi ckých prostorech modernizace (homogenizace a fragmentace 
náboženských projevů atp.) a (5) na vztahy náboženství a genderové problematiky (posta-
vení žen, náboženské spolky a jejich generové role atp.). Vůdčí ideou projektu je řešení 
otázky po relevanci náboženství a formách náboženskosti v epoše moderny. S ohledem na to 
se vychází z kulturalistického pojmu náboženství, který je dostatečně diferencující, aby se 
jeho prostřednictvím daly zachytit i formy náboženskosti existující mimo oblast etablova-
ných církví a církevních společenství. Výsledek by měl rozšířit empirické studie a diskuse 
ke (středo)evropským církevním dějinám 19. a 20. století. Do výzkumu je z české strany 
zapojeno 16 badatelů, z toho 8 doktorandů. 
18 V těchto souvislostech konstrukce náboženské kultury představuje zřetelnou možnost, 
jak porozumět zvláštním rysům sedimentace náboženskosti a doprovodných jevů jejího 
vývoje ve formách každodennosti, a zároveň slouží jako hledisko (jako převodní páka nebo 
dokonce jako kloub), spojující náboženskost v nejširším smyslu s vývojem ostatních (sociál-
ních a politických) segmentů života společnosti zasahujících do veřejného prostoru. 



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

230

intervenují do každodenního života, jaké jsou motivy konverzí, jaká je účast na 
festivitách a jaké jejich formy se prosazují, do jaké míry lidé dodržují tradiční ná-
boženské zvyky, jak využívají politické strany ve svých programech náboženské 
ideje a přesvědčení, s jakou intenzitou působí náboženství v sociálních hnutích, 
do jaké míry jsou akce ve veřejném prostoru spojovány nebo dokonce zvýhodňo-
vány náboženskými podklady, do jaké míry se lidé podílejí na náboženském živo-
tě ať už praktikováním nebo ve spolcích a neformálních a formálních skupinách, 
jaký je sociální původ studentů teologie a náboženských aktivistů v různých soci-
álních vrstvách atp.). 

Jako specifi cký interpretační přístup otevírá tematizace náboženské kultu-
ry širší porozumění proměnám náboženských představ a praktik v soukromé 
i veřejné sféře určité doby, vlivu církví i (sociálně vzniklé a tradicemi utvářené) 
neformální organizaci náboženských fenoménů s ohledem na stávající instituce 
společnosti (a naopak), tj. umožňuje porozumění zvláštní „náboženské“ realitě 
konkrétního prostředí; náboženská kultura spoluurčuje jak jednání zvláštních 
(náboženských) skupin ve společnosti, tak chování dominujících vrstev, národa či 
státu atp. Pravidla, přesvědčení a působení náboženské kultury lze pak vysledo-
vat jak v procesech sekularizace, tak ve způsobech pluralizace. 

Pojem náboženské kultury, který je pro zkoumání každé jednotlivé histo-
rické sociokulturní situace náboženství i jeho pluralizace předpokladem,19 musí 
být ovšem dostatečně diferencující, aby se jeho prostřednictvím daly zachytit i ty 
formy náboženskosti, které existují mimo oblast etablovaných církví a církev-
ních společenství. Z teoreticko-metodologického hlediska je pak v rekonstrukci 
jedinečnosti a neopakovatelnosti náboženské kultury určité doby (či na určitém 
místě) možné vidět působení zvláštního druhu foucaltovského dispozitivu20, kte-

19 Například pokud jde o působení katolických diskusí o modernismu, vrcholících ency-
klikou Pascendi Dominici gregis v roce 1907 a požadavkem tzv. „antimodernistické přísa-
hy“ v prostředí tehdejšího českého katolického disentu, vedoucí později ke vzniku Církve 
československé husitské, nelze přitom přehlížet vliv dobových postojů české veřejnosti ke 
ka tolicismu vůbec.
20 Michelem Foucaultem vypracovaný koncept (dobového, resp. regionálního) dispozitivu 
má poukazovat na heterogennost, proměny a dynamiku určitých obecných tendencí v his-
toricko-sociálním vývoji určité sociální oblasti, a tak odhalovat důsledky spojení a souhry 
vývojově individualizovaných vztahů, které předtím vznikly mezi různorodými elementy 
jednotlivých diskurzů (v našem případě odlišných náboženských kultur) a které samo-
zřejmě zasahují jak do obsahu sekularizace a pluralizace, tak do jejich forem (třeba ubývá-
ní nebo naopak zesilování náboženských motivů v krásné literatuře určité doby). Abych 
zamezil případným nepochopením hlediska dispozitivu a nedorozuměním, vycházejícím 
často z podceňování teoreticko-metodologické proměny Foucaultovy pozice na začátku 
70. let minulého století (od „archeologie“ ke „genealogii“ a od „diskurzu“ k „dispozitivu“), 
připojuji obsáhlejší citát z Foucaulta: „To, co jsem se pokusil tímto pojmem (dispozitivem – 
M. H.) určit, je zaprvé rozhodující heterogenní celek/veškerost, sestávající z diskurzů, insti-
tucí, architektonických zařízení, reglementujících rozhodnutí, zákonů, administrativních 
opatření, vědeckých výpovědí, fi losofi ckých, morálních a fi lantropických pouček, v krát-



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

231

rý utváří a podmiňuje jak dominující formy náboženského diskurzu, tak jejich 
případné změny, a nakonec i odlišné způsoby přijímání nových idejí, reakcí na 
modernizační tlaky atp. (Viz k tomu např. často zdůrazňované problémy moder-
nizace islámských společností.) 

Rozdíly pojmu sekularizace a „odkouzlení“

Jiným způsobem než Comte a jeho následovníci si sekularizační problém vztahu 
vědy a náboženství začal klást německý národohospodář a sociolog Max Weber, 
pro kterého vztah mezi nárůstem vědecké racionality a oslabováním nábožen-
ských orientací neměl povahu přímé úměry, a nebyl žádným způsobem spojován 
s představou bezprostředního pokroku od náboženského vnímání světa k vědec-
kému; spíše mu šlo o důsledky jejich údajného „vzájemného osamostatňování“ 
(Versäulung). 

Se sekularizací často ukvapeně a nediferencovaně identifi kovaný pojem 
odkouzlení (Entzauberung) Weber totiž používal pouze pro označení a výklad 
zvláštního, do značné míry nechtěného, nicméně údajně nutného „bočního“ 
sociálního a kulturního fenoménu, kterým nerozuměl ani tak ztrátu božské-
ho a transcendence vůbec, jako spíše vznik nové situace, umožňující dispono-
vatelnost „stvořením“ a jeho vydanost vědě, technice a technologiím, zejména 
obecným a dlouhodobým tlakům ekonomické racionality21, kdy se posvátné sice 
mění, ale nemizí.22 Jen upřesňuje své nové postavení, změněné působení i zvláštní 
význam ve společnosti, v osobním životě a v mravním jednání. Z tohoto hlediska 
je odkouzlení spíše paralelním pojmem k sekularizaci než její formou. 

kosti: elementy dispozitivu jsou právě tak vyslovené jako nevyslovené. Dispozitiv sám 
je síť, již je možné mezi těmito elementy vytvořit. Zadruhé to, co jsem chtěl dispozitivem 
zachytit, je právě povaha spojení, která může mezi těmito heterogenními elementy existo-
vat. (…) Krátce řečeno, mezi těmito diskurzivními nebo nediskurzivními elementy existu-
je takříkajíc hra, dochází ke změnám jejich pozic i jejich funkcí a to vše může být navzájem 
velice rozličné (…) A zatřetí rozumím dispozitivem způsob – řekněme – útvar nebo forma-
ci, která má v daném historickém okamžiku především funkci odpovědět na situaci nouze 
(urgence). Dispozitiv má proto dominantní strategickou funkci. V tomto posledním případě 
dispozitiv představuje také tlak na určitý způsob řešení.“ [Foucault 1978: 119]
21 Weber v této souvislosti používal obrat „ocelová klec podrobení“ (stahlhartes Gehäuse der 
Hörigkeit), který měl vyjádřit jeho přesvědčení o fatálním tlaku historicky vzniklé, na sub-
jektivní účely orientované a kalkulující vědeckotechnické racionality na organizaci spo-
lečnosti a ekonomiky, a zejména na člověka a na jeho habitus [Weber 1920: 203, podobně 
Weber 1922a: 133]. 
22 „Odkouzlení“ tedy znamená nejen zaměření na permanentní modernizaci a „pokrok“ 
a vydanost světa čistě technokratickému, objektivistickému, hodnotově nezaujatému a úče-
lově manipulativnímu (netranscendentnímu) chápání, ale také zvláštní, to vše doprováze-
jící subjektivizaci („zesoukromění“) hodnot a přesvědčení, což Weberovi současně zname-
nalo vyklízení prostoru pro uchopení možné náboženské proměny [Weber 1998: 118, 133]. 



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

232

Komparace významu vědy a náboženství v moderní kultuře tak u Webe-
ra otevírala cesty k reformulaci předchozích přesvědčení o náboženské dimenzi 
vědy (např. v Comtově scientismu). Weberovy analýzy odkouzlení totiž směřo-
valy do tvrzení, že ve vědě se jedná sice o odlišný, ale co do kulturních a civili-
začních funkcí analogický druh přístupu ke světu, jaký dříve představovalo ná-
boženství, a konec konců jen o jiný způsob „víry“ ve správnost určitých orientací, 
hodnot a životních přesvědčení. Pro Webera byla např. idea pokroku pouze výra-
zem specifi cké „víry“, nikoli však zákonitostí historického vývoje. Znamenalo 
to pro něho dvojí: jednak to, že věda se od náboženství odlišuje jen svou orien-
tací na jiný, sekularizovaný a na ideu pokroku napojený smysl sociálních jedná-
ní, ale zároveň také to, že právě proto věda a tradiční i „sekularizované“ formy 
náboženství mohou vedle sebe v každodenním životě (třeba neuvědoměle nebo 
spontánně) koexistovat, a dokonce, že tato jejich koexistence je předpokladem 
existence moderních společností. 

Exkurs o „rozdvojení“

Údajnou antinomii a vzájemné osamostatnění objektivujících snah osvícenské-
ho rozumu na jedné straně a svobodné lidské subjektivity na straně druhé, ono 
„rozdvojení“ (Entzweiung) subjektu a objektu, člověka a světa, „přírodní kauza-
lity“ a „kauzality ze svobody“ (Kant), a právě také vědy a náboženství, které 
by ly pro myšlení 19. století příznačné, což – mimochodem řečeno – představuje 
fi losofi cko-teoretický podklad dnes častých úvah o „privatizaci“ náboženství – se 
Weber, na rozdíl od dlouho dominujícího přesvědčení, snažil vyložit pozitivně 
a ukázat jako nosný, od moderního světa neoddělitelný princip komplementarity 
obou pólů a vzájemné odkázanosti civilizačního původu (náboženství, hodnot, 
tradic, paměti, identit, víry, přesvědčení, očekávání atd.) a budoucnosti kultury 
(vědy, pokroku poznání, rozvoje techniky, kultivace společenských zdrojů, mož-
ností života, „růstu vědomí svobody“ atp.). Teprve ve skutečnostech jejich fatální 
koexistence se podle Webera udržuje intelektuální jednota naší civilizace, a tedy 
i nadindividuální souvislost našeho života; a údajně pouze z této půdy rozdvo-
jení individua a světa lze porozumět aktuálním souvislostem naší kultury a také 
jejím možnostem. Neboť vše, co vědecká touha po objektivitě, transparentnosti 
a jednoznačnosti vytěsnila z dosahu své metodologicky založené působnosti, je 
totiž podle Webera v životě moderních lidí přesto nějak (vědomě nebo nevědo-
mě) přítomné, i když nesené jen v jejich „nitru“: Účelnost a naděje, láska a víra, 
loajalita a spravedlnost, svoboda a tradice, původ a budoucnost, krása a hodnoty 

Oproti předchozím zjednodušujícím konceptům se tak tedy označuje jen kulturní změna 
ve vztahu ke světu, která ovšem může být právě tak (třeba s ohledem na určité hodnoty ná-
boženského života) vnímána jako iracionální. Člověk, vyložený jako subjekt a aktér, si zde 
ze své osobní (individuální) existence, s ohledem na svůj původ i budoucnost a s pomocí 
víry a náboženství musí riskantně hledat a volit smysl svého života. 



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

233

atp. jsou sice vědecky (objektivně) nerozhodnutelné, ale projevují se konstitutiv-
ně nejen ve formách individuální i skupinové subjektivity a identity,23 ale pře-
devším v niterně zakotvených rozhodováních a jednáních lidí; ti mohou navíc 
nárokovat nebo i vytvářet nové působivé sociální a kulturní útvary, které jednot-
livce, skupiny i národy přežívají: neboť čím více byli „(…) staří bohové zbaveni své-
ho kouzla, tím snadněji vystupují (…) ze svých hrobů v podobě neosobních sil, usilují 
o moc nad naším životem a opět mezi sebou začínají svůj odvěký boj“ [Weber 1998: 127]. 
Jinak řečeno: podle Webera životní hodnoty určité kultury (případně její rituály, 
ideologie, festivity, nacionalismy, historické vědomí atp.), které jsou přítomné ve 
vytváření vnitřní koheze skupin, vrstev i větších celků moderních společností,24 
se sice mohou objevovat v podobě sekulární náhrady původnějších forem víry 
a náboženství, ty ale právě proto nikdy nepřestanou pod tlakem nejrůznějších 
vědeckých a kritických argumentů zcela existovat.25 Z tohoto hlediska Weberovo 
řešení „rozdvojení“ vědy (imanence, zkušenosti, disponovatelnosti, zájmu atd.) 
a náboženství (transcendence, bezpodmínečnosti, nadindividuálního zakotvení, 
smyslu atd.) jako komplementárních sfér sociálního života, vzájemně se potvr-
zujících neustálým napětím nebo dokonce bojem,26 se tak zdá být jedním z roz-
hodujících předpokladů pro porozumění od počátku novověku probíhajícímu 
procesu proměny náboženskosti, jeho pluralizaci a nakonec i jeho současným pro-
jevům. Často vyzvedaná existenciální (a z tohoto hlediska „osobnostní“) dimen-
ze náboženství je zde nahrazovaná důrazem na jeho socio- a kulturotvorný vý-
znam.

23 Podle Webera jsme svědky, že právě dnes „(…) nejvyšší a nejsublimovanější hodnoty ustou-
pily z veřejnosti do pozadí, buď do zásvětní říše mystického života, nebo do bratrství bezprostřední 
vzájemnosti vztahu jednotlivců. Není náhoda, že (…) dnes jen v nejmenších pospolitostech, od 
člověka k člověku, v pianissimu pulzuje to, co kdysi jako prorocké pneuma procházelo velkými spole-
čenstvími jako bouřlivý plamen a co je spájelo dohromady (…)“ [Weber 1998: 118, 133].
24 Srov. k tomu např. také úvahy Ernsta Gellnera o významu vědecky nerozhodnutelných 
kulturních přesvědčeních pro udržování životaschopnosti společnosti [Gellner 1998: 32 
a násl.]. 
25 Postupující scientismus, racionalizace a technologická ovladatelnost světa tedy  ještě 
samy o sobě nemusejí znamenat jeho odnáboženštění, neboť, jak Weber zdůrazňuje, „(…) 
všechny přírodní vědy nám dávají odpověď pouze na otázku, co máme dělat, jestliže 
chceme život technicky ovládnout. Ale zda jej máme a chceme ovládnout, a zda to vůbec 
má nějaký smysl – to buď odsouvají, anebo pro své účely předpokládají“ [Weber 1998: 
123]. Vytlačování obsahů náboženství jako něčeho vědecky neprokazatelného do soukro-
mé sféry nebo přímo do iracionálna nic nemění na potřebě víry, na projevech „nábožen-
ského“ sdružování skupin a tříd (v politice, volném čase atp.) a už vůbec ne na moderním 
prosazování „pseudonáboženství“, světských náboženství nebo naopak fundamentalis-
mů. 
26 Asi nejzřetelnějším pokusem o překonání Weberova přístupu k náboženství v perspek-
tivě „rozdvojení“ vědy a náboženství je slavná kniha P. Bergera The Sacred Canopy: Elements 
of a Sociological Theory of Religion [Berger 1967], usilující o badatelské propojení obou těchto 
oblastí na empiričtější rovině. 



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

234

Pluralizace

Předpokladem následujícího elementárního nastínění fenoménů náboženské 
pluralizace je „silně“ sociologické pojetí náboženství.27 

Jde o takovou perspektivu přístupu k náboženským jevům, která nehle-
dá nějakou jejich esenci, ale která v nich vidí pouze formu zvláštním způsobem 
utvářeného sociálního vztahu. Většinou se vychází z konstatování existence růz-
ných typů jednání, orientovaných na (specifi cky utvářený) smysl,28 tj. takových 

27 Teoreticko-metodologickým předpokladem ve stati zavedených obratů jako „radikálně 
sociologické“ či „silně sociologické“ pojetí náboženství je záměrná rezignace na jakéko-
li „esencialistické“ (antropologické, religionistické, nebo dokonce teologické) vymezení 
používaných pojmů. Náboženství, respektive náboženství jako předmět sociologických 
úvah, je zde viděno jako jen zvláštní druh „sociálního vztahu“, jehož působení je srov-
natelné s působením jevů jako „kultura“, „hodnotové preference“, „hledání smyslu“ atp. 
To, čemu říkáme náboženský jev, se utváří (konstituuje) teprve až na základě specifi cky 
orientovaných jednání (směrem k předmětům a k lidem), která vytvářejí sociální vzta-
hy. Náboženství jako vztah se tedy projevuje v sociálním chování, jednání a rozhodování 
a jeho existence je vázána na „šanci“(Weber) jejich působení (to zjednodušeně znamená: 
na jejich přijetí nebo odmítnutí). Jinak řečeno: náboženské je to, co je jako náboženské 
vnímáno. To umožňuje charakterizovat a zkoumat i taková sociální jednání (např. „hodno-
tově racionální“ jednání ve weberovském smyslu), která v prvním plánu nemusejí být jako 
náboženská myšlena. (A zjednodušit nebo přímo omezit diskuse o existenci a povaze tako-
vých sociálních jevů jako „pseudonáboženství“, „politická náboženství“ „sekularizovaná 
náboženství“, „náhradní náboženství“, „krypto- a kvazináboženství“ atp., které se para-
doxně vrací k nutnosti enumerace esencialistiky stanovených znaků). Zásadní důsledky 
to má pro pojetí sekularizace, již pak už není možné v sociologii ukazovat (asi na rozdíl 
od historiografi e) jen jako důsledek nebo doprovodný jev obecných duchovních „sjed-
nocujících“ procesů (jako „modernizace“, technizace, „racionalizace“ atp.), ale zejména 
prostřednictvím proměn individuálních jednání v sociálních procesech (jako „zmasovění“ 
společnosti, urbanizace života, banalizace hodnot atp).
28 Zde vycházím z důležitého pojmu „šance“ ve Weberově sociologii jednání, kde se tak 
označovala míra možného porozumění a akceptování „smyslu“ jednání adresáty (jinými 
jednajícími nebo skupinami) [srov. Weber 1998: 13]. Weber tímto slovem označoval poten-
ciálně nejednoznačný průběh každého sociálního jednání, empiricky potvrzovaný faktem, 
orientace a smysl individuálních jednání a rozhodnutí nemusí být některými adresáty 
akceptovány. Na „smysl“ jsou orientována jak jednání „náboženská“, tak „nenáboženská“, 
a tudíž klíčem jejich rozlišení je povaha smyslu, v tomto případě třeba v podobě rozdílu 
mezi smyslem, se kterým své jednání spojuje kněz, a smyslem, který orientuje jednání věří-
cího laika, přičemž sociální distance „náboženského“ a „normálního“ může být defi novaná 
různě, nehledě na to, že „kladení smyslu“ a jeho „porozumění“/akceptování jinými nemu-
sí být vždy symetrické. V této perspektivě je možné hovořit o „nominalistickém“ pojmu 
náboženství jako pouhé sociální sedimentace určitých „šancí“ jednání, která se orientovala 
na určitý smysl, a sice takový, který daná pospolitost vnímá jako náboženský. Východisko 
v analýze smyslu jednání a jeho „šancí“ na porozumění a akceptaci je zde třeba zdůraz-
nit proti převážně religionistickým vymezením sociologie náboženství, vycházejícím od 
užšího (skupinového) chápání „posvátna“ [např. Lužný 1997: 22–23], případně z refl exe 
rozporů mezi skutečností a ideálem, formulovaným třeba jako permanentní problémy lidské 
existence [Yinger 1970: 33]. Zde lze jen upozornit na Luhmannovu kritiku podobných (reli-



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

235

jednání, která pojem náboženství a jeho aktivity spojují s významem určitých 
sociálních praktik a sociálních vztahů, zaměřených zvláštním směrem a do zvláštní-
ho prostředí. Důležité přitom je, že konstitutivní komponentou takto utvářeného 
smyslu je šance, že tento smysl bude adresáty vnímán tak, jak byl zamýšlen, to 
znamená, že bude srozumitelný a případně i sdílený. 

Diference mezi náboženským a nenáboženským jednáním, mezi náboženskými 
a nenáboženskými aktéry i institucemi [Riesebrodt 2007: 43] je pak možné ukazovat 
pouze prostřednictvím různé povahy jejich zaměření a smyslu.29 

V konstruktivismu30 je sociologický pohled (re)orientován na formy exis-
tence sociálních vztahů, a sice takových, které v daném prostředí odpovídají 
dobové představě náboženství. Ta může být strukturovaná různým způsobem 
z různě akcentovaných složek (jako „obraz světa a jeho řád“, jako „kreacionistic-
ké“ přesvědčení, jako „morálka“ a pravověrnost, případně v podobě skupinově 
sdílených vzorců „hodnotové racionality“, jako jsou formální i neformální insti-
tuce, způsoby integrace do skupiny či přítomnost určitých rituálů, jako je zvláštní 
náboženská identita31 atp.), což ovšem znamená, že tzv. „implicitní“ náboženské 

gionistických) východisek pro sociologii náboženství (nikoli však pro religionistiku nebo 
fi losofi i náboženství), které důrazem na existenciální (životní) výklad náboženských jevů 
vedou k nahrazování výzkumu postavení a významu náboženství v moderních společen-
ských systémech výzkumem mínění a postojů [Luhmann 1982: 9]. 
29 Což umožňuje pracovat s takovým pojmem náboženství, který nejen vnímá mimoběž-
nou koexistenci různých obsahů i forem náboženského chování, ale který se zároveň může 
na jedné straně orientovat na jejich vzájemné vymezování (které pozorovatelé z vnější 
obecně vnímají jako odlišnosti, přibližování, podobnosti, zvláštní poselství, identifi kace, 
synkretismy, překrývání, přenosy, edikty, polemiky, náboženský boj atp.) a který na dru-
hé straně rozšiřuje zkoumání na ty projevy sociálního života, které mají smysl podob-
ný náboženskému nebo jsou strukturně analogické k jevům náboženským (jak se s tím 
setkáváme při analýzách náboženství „sekularizovaných“, „politických“ atd.). Už Nikolai 
Berdiajew [1930] a po něm Raymond Aron [(1954) 2001] upozorňovali na „náboženské“ 
momenty komunistických hnutí, Leszek Kolakowski v této souvislosti hovořil o zvláštní 
„marxistické mytologii“ [Kolakowski 1981: 328] a v zásadě totéž Perry Anderson nazýval 
„zvláštním esoterismem“ komunistického hnutí [Anderson 1976: 65]. Sekulárním jádrem 
tohoto k náboženství strukturně analogického „mýtu“ byla představa základu identity 
osobnosti ve vztahu k něčemu nadindividuálnímu (historické úloze strany, idejí hnutí 
a závazku „třídního boje“ [systematicky k tomu viz Lewis, Polanyi, Kitchin 1935; Maier 
1996, 1999; Gentile 2008; Davie 2009].
30 Pro porozumění východisku této už sto let staré perspektivy je třeba připomenout dife-
renci pojmů „substance“ a „funkce“ u Ernsta Cassirera a jeho zjištění, že rozdílné spo-
lečnosti mají odlišné způsoby vidění světa i jeho poznání. Důsledkem je, že místo výčtu 
znaků, které předmět – v našem případě náboženství – předtím defi novaly substanciál-
ně, se začalo požadovat pochopení způsobu, jak jsou zjistitelné znaky propojeny a jaká je 
jejich souvislost (tzv. zákon přiřazování [Cassirer 1910: 31]). Svůj předmět pak sociologie ná-
boženství nemusí vytvářet s ohledem na jeho předem dané charakteristiky a na předběžné 
vymezování pojmů (jako „posvátno“, „víra“, „religiozita“ atp.). 
31 Aby sebe sama mohla chápat a představovat si jako svébytnou, vyžaduje každá identita 
vnímavost k odlišnostem, jak potvrzuje v případě náboženství už Mojžíšovo první přiká-



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

236

jevy, tj. takové, které nemusí být svými aktéry vědomě chápány jako „nábožen-
ské“ [Waardenburg 1997: 123], nemohou být defi novány ani substanciálně, ani 
jako (pouhé) funkcionální alternativy náboženských fenoménů (jak na to pou-
kazuje Lužný [1997: 25]), ale pouze vztahem k ostatním složkám dané sociální 
struktury, tedy jejich místem, postavením a významem; takto jsou také různými 
náboženstvími rozpoznávány.32 

Všechny tyto a další vztahy se mohou organizovat jako struktury navzájem 
si konkurující nebo paralelní, případně jako struktury rovnoprávné nebo hierar-
chizované, a v této perspektivě je možné náboženství sociologicky defi novat jen 
jako zvláštní druh sociálních vztahů mezi aktéry a institucemi [srov. Riesebrodt 2007: 
44], které aktéři orientací (smyslem) i průběhem svých jednání vlastně sociálně 
neustále potvrzují a tak kulturně udržují. Pojem „náboženství“ se tak pro socio-
logii (samozřejmě ale nikoli pro religionistiku nebo teologii) stává jen vyjádřením 
zvláštních perspektiv lidských jednání, rozhodování a životních orientací, které 
jsou strukturálně přítomné ve víceméně všech komplexních společnostech. 

Pro koncept pluralizace v nejširším smyslu se zdá inspirativní východisko 
německého sociologa Niklase Luhmanna, který náboženství ve své teorii komple-
xity systémů charakterizuje jako generalizované komunikační medium33.

Pluralizaci náboženství v moderních společnostech lze v této perspekti-
vě vztáhnout k tzv. efektu přebytku34, který v subsystémech vzniká údajně pro-
to, poněvadž jednotlivé historické fenomény (v tomto případě náboženství) se 
(kromě náboženství) zároveň vždy vztahují ještě k dalším kulturním a sociál-
ním jevům, často patřícím do jiných subsystémů (politiky, výchovy, ekonomi-
ky atp.) 

zání, Pavlovy dopisy, případně spisy prvních církevních otců. Všechna náboženství proto 
v určité situaci (vznik, expanze, ohrožení atp.) „(…) sahají k polemice nebo se předmětem 
polemiky stávají. V polemice nejde v první řadě jen o určení hranic k jiným náboženstvím, 
ale také o zvýšení tlaku na konformitu směrem dovnitř“ [Riesebrodt 2007: 47]. Vzájemné 
vymezování je ovšem důležité zejména pro ty, jimž jde o čistotu učení a praxe (kněží, inte-
lektuálové), v každodenním životě jsou hranice věřícími většinou ignorovány. Nicméně 
teprve určení hranic a odtud plynoucí systematizace proměňují vágní nahromadění ná-
boženských praktik a představ v sebevědomou tradici.
32 Viz k tomu také poznámku 3. 
33 „Symbolicky generalizovaná komunikační média“ (např. „peníze“ v subsystému hos-
podářství, „pravda“ v subsystému vědy atp.), která vznikají v důsledku „funkcionální 
diferenciace“ obecnějších systémů a přebírají nebo neutralizují některé původní motivace. 
(Třeba v případě peněz je jejich důležitou vlastností, že mohou v daném subsystému neut-
ralizovat morální motivace a etická hlediska.)
34 Luhmann zde používá pojem „Überschuss“, tj. doslova „přebytek“, a má na mysli „něco 
navíc“, co může podporovat „pluralizaci“ náboženství ve smyslu odštěpování, resp. vzni-
ku nových subsystémů, nebo jeho působení mimo systém náboženství. Nejde mu tedy, jak 
se může na první pohled zdát, o „redundanci“, tj. o (1) prostředek ke zvyšování spolehli-
vosti a odolnosti proti chybám, ani o (2) zbytečnost, plýtvání slovy a prostředky [Luhmann 
1982: 9].



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

237

V tomto vztahování se tyto subsystémy samy mohou stát problémem, a sice 
proto, poněvadž co do svých funkcí musí být s oněmi jevy přebytku konfronto-
vány a srovnávány (jak k tomu dochází např. v náboženské a nacionální stabiliza-
ci subsystému „skupinová identita“, jako v případě „náboženské“ a „občanské“ 
mravní výchovy atp.). Pro systémově funkcionální analýzu náboženství tak vzni-
ká zvláštní podvojnost: „Funkce tematizuje předmět (analýzy – M. H.) jak v pří-
mém osvětlení (tj. jako systém náboženství), tak v osvětlení ze strany (přítomnost 
náboženství v jiných subsystémech a její potenciální i skutečný vliv) a v tomto 
osvětlení ho specifi kuje podvojným způsobem: pozitivně a negativně. Ukazuje 
ho tedy tak, jak přispívá k řešení problémů (daného subsystému, např. výchovy 
– M. H.) a současně vysvětluje, že to nedělá tak, jako ostatní formy (příslušné 
danému subsystému – M. H.), které jsou tomuto subsystému funkcionálně ekvi-
valentní (tj. jsou pro něj specifi cké – M. H.). Tímto způsobem může funkcionální 
analýza (náboženství – M. H.) navázat na fundamentální problémy systému a sou-
časně brát ohled na to, že stavební prostředky komplexních systémů se v průběhu 
dlouhodobého vývojového procesu diferencují a že se přitom navzájem od sebe 
odlišují a jeden vůči druhému specifi kují (Ausgrenzen).“ [Luhmann 1982: 10] To 
má několik důsledků: v pluralizaci se především nemůže jednat pouze o proces 
vnitřní diferenciace uzavřeného systému náboženství, ale zároveň o změny, vzni-
kající v jeho prostředí a související s jeho přesahováním do jiných společenských 
subsystémů; kromě toho jsou tak problematizována dosavadní, jen funkcionální 
(tj. vlastně „vnější“) určení pojmu náboženství, ať už je to Durkheimem zdůraz-
ňovaná funkce systémově integrační, jejíž irelevance se údajně ukazuje na faktu, že 
„(…) náboženství v moderních společnostech ztratilo na celospolečenské úrovni 
veškeré funkce“, anebo také v hermeneutické sociologii často zdůrazňovanou 
funkci interpretativní [Luhmann 1982: 11]. V moderním světě údajně obě tyto změ-
ny narážejí na fatální rozdíl mezi existenciálním (životním nebo psychologickým) 
a teoreticko-racionálním vysvětlením [Luhmann 1982: 10]. V Luhmannově perspek-
tivě bychom proto pluralizaci mohli v nejširším smyslu interpretovat jako seg-
mentaci náboženství do různě důležitých a nestejně vlivných oblastí sociálního 
a kulturního života.35

35 Koncept „segmentace systému“ (resp. segmentační diferenciace) vypracoval Niklas 
Luhmann pro označení (především historických) procesů vzájemného vymezování struk-
turálně stejných nebo podobných jednotek, tj. takových, které mají v systému obdobnou 
funkci (viz k tomu jako příklad dnešní odlišování „historického vědomí“ a „historické 
paměti“). Výsledkem je jednak prolomení principu rovnosti elementů původního sociál-
ního celku a vytváření rozdílů v postavení, bohatství, a proto také rozdíly ve vlivu. Souvis-
lostem a vztahům, které pak mezi nimi takto vznikají, lze podle Luhmanna rozumět pouze 
jako jejich komunikaci. Ta ovšem podle něho spočívá v odlišování a vzájemném vymezování, 
a zejména ve vnímání rozdílů, které se nakonec projevují pouze tím, co je řečeno, vykoná-
no nebo způsobeno. Segmentace v Luhmannově pojetí umožňuje, aby uvnitř stávajícího 
systému vznikly nové hierarchie a tak se ve starém řádu oslabovaly základy přesvědčení, 
které tento řád vytvořily a nesou [Luhmann 1991: 611 a násl.].



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

238

Závěr

Máme-li shrnovat, vedle praktikování tradičních náboženství a historicky vznik-
lých vyznání (viz oddělení „východního“ a „západního“ křesťanství, novověká 
luteránská, reformovaná a katolická „konfesionalizace“ a celá řada dalších jevů 
novověku) se pluralizace projevovala a projevuje diferenciací náboženského živo-
ta, vznikem sekt, vytvářením „audienčních“ (audience cults), klientských kultů 
a kultovních hnutí [Stark, Bainbridge 1985], uznáváním nových církví, účas-
tí veřejnosti na nejrůznějších duchovních a esoterických aktivitách, zvláštními 
rituály, rozmachem „letničních hnutí“ atp., a vedle toho také vznikem nových 
forem přesvědčení a v něčem i novými legitimizacemi kulturního a politického 
života (scientismus, pragmatický realismus anebo naopak ideologická „kon-
fesionalizace“ politiky či „politická teologie“ atp.),36 přičemž jejich vzájemné 
vymezování často hraje iniciační roli. Pierre Bourdieu v této souvislosti dokon-
ce hovořil o rozšiřování náboženské dělby práce [Bourdieu 2000: 49 a násl.], ať už 
v podobě vstřícnosti různým náboženským mentalitám (které se realizovaly jak 
v různých společenstvích a mnišských řádech, tak v heretických hnutích nebo 
i politických stranách), v přelévání náboženských projevů do nenáboženských 
oblastí života (potřeba emocionální identifi kace a prostředky skupinové, ideolo-
gické a národní koheze, představa jednotného řádu světa a principů hodnotové 
hierarchie určité kultury, odůvodnění „zákona“ soužití v pospolitosti a zajištění 
jeho nadindividuální platnosti, odlišování dobra a zla, „pravdy“ a „nepravdy“, 
správného a nesprávného, „čistého“ a „nečistého“ atp., včetně nových způsobů 
a vzorců chování atp.) a samozřejmě v přežívání náboženských fenoménů v pro-
měněné podobě. To vše podle Bourdieua vytváří různé podoby „náboženského 
kapitálu“ [Bourdieu 2000: 73], zhodnocovaného v nejrůznějších sociálních sku-
tečnostech, který se potenciálně akumuluje ve veřejnosti nebo dokonce prosazuje 
v politice. 

To, co všechny tyto projevy pro historickou sociologii náboženství spoju-
je, to jsou právě různé způsoby jednání a na jejich základech vznikající sociální 
vztahy a instituce, které se zaměřují na zvláštním způsobem formulovaný smysl 
(jednání a rozhodování) a na – s tím spojenou – šanci, že adresáti (a samozřejmě 
také instituce) budou této zvláštní orientaci rozumět a reagovat na ni odpovída-
jícím způsobem. 

MILOŠ HAVELKA je profesor Fakulty humanitních studií UK v Praze. Zabývá se teoreticko-
metodologickými a obsahovými problémy historické sociologie vědění, dějin českého myš-
lení o dějinách a společnosti, v současné době je vedoucím česko-německého výzkumného 

36 Přehled obsahu a působení všech těchto a dalších v přítomné době se rozvíjejících po-
dob náboženskosti a nových náboženských hnutí podává např. ve svém úvodu do proble-
matiky Lužný [1997].



Miloš Havelka: Sekularizace, odkouzlení světa a „pluralizace náboženskosti“

239

projektu „Náboženské kultury v Evropě v 19. a 20 století“. Mezi jeho hlavní publikace 
patří Spor o smysl českých dějin I a II (Praha: Torst 1995, 2005), Dějiny a smysl 
(Praha: Nakladatelství Lidové noviny 2003), Dějiny – ideje – společnost. Studie k his-
torické so cio logii vědění (Brno: CDK 2010), Náboženské kultury v českých zemích 
v 19. a 20. století (v tisku – 2013). 

Literatura 

Anderson, Perry. 1976. Considerations on Western Marxism. London: Macmillan.
Aron, Raymond. (1954) 2001. Opium intelektuálů. Praha: Mladá fronta. 
Bartošová, Michaela. 2008. „Mezi Bohem a církví – pluralizace náboženské zkušenosti 

v římskokatolické církvi.“ Sociální studia (Posvátno) 5 (3–4): 89–107.
Bayly, Christopher A. 2004. The Birth of the Modern Word, 1780–1914. Global Connections 

and Comparisons. Oxford: Blackwell Publishing Ltd.
Berdiajew, Nikolai. 1930. Der Sinn und Schicksal des russischen Kommunismus. Berlin: 

bez udání nakl. 
Berger, Peter L. 1967. The Sacred Canopy: Elements of Sociological Theory of Religion. New 

York: Doubleday.
Blaschke, Olaf. 2000. „Das 19. Jahrhundert: Ein zweites konfesionelles Zeitalter.“ 

Geschichte und Gesellschaft 26 (1): 38–75.
Bourdieu, Pierre. 2000. Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehen. Konstanz: 

UVK.
Cassirer, Ernst. 1910. Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die 

Grundfragen der Erkenntniskritik. Berlin: B. Cassirer Verlag.
Comte, August. 1927. Sociologie (výbor z Cours de philosophie positive, 1830–1842). Praha: 

Orbis.
Coulanges, Fustel de. (1876) 1998. Antická obec. Studie o kultu, právu a institucích starého 

Řecka a Říma. Praha: SOFIS.
Davie, Grace. 2009. Výjimečný případ Evropa. Podoby víry v dnešním světě. Brno: CDK.
Foucault, Michel. 1978. Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit. Berlin: 

Merve.
Gärtner, Christel, Detlef Pollack, Monika Wohlrab-Sahr. 2003. Atheismus und religiöse 

Indifferenz. Opladen: Leske+Budrich.
Gellner, Arnošt. 1993. Národy a nacionalismus. Praha: Hříbal.
Gellner Ernest. 1998. Podmínky svobody. Občanská společnost a její rivalové. Brno: CDK. 
Gellner, Ernest. 2003. Nacionalismus. Brno: CDK.
Gentile, Emilio. 2008. Politická náboženství. Mezi demokracií a totalitarismem. Brno: CDK.
Gladigow, Burkhard. 2009. „Europäische Religionsgeschichte der Neuzeit.“ Pp. 15–36 

in H. G. Kippenberger, J. Rüpke, K. von Stuckhardt. Europäische Religionsgeschichte. Ein 
mehrfacher Pluralismus. Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht.

Havelka, Miloš. 2009. „Ke dvěma intencím procesu sekularizace v 19. a 20. století.“ Lidé 
města 11 (3): 441–463.

Jagodzinski, Werner, Karel Dobbelaere. 1993. „Der Wandel kirchlicher Religiosität in 
Westeuropa.“ Pp. 68–91 in J. Bergmann, A. Hahn, Th. Luckmann (eds.). Religion und 
Kultur. Köln: Kölner Zeitschrift  für Soziologie und Sozialpsychologie.

Kolakowski, Leszek. 1981. Die Hauptströmungen des Marxismus, Entstehung – Entwicklung 
– Zerfall (I-III). München: Piper.



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2013, Vol. 49, No. 2

240

Lewis, John, Karl Polanyi, D. K. Kitchin (eds.). 1935. Christianity and the Social Revolution. 
London: bez udání nakl.

Luckmann, Thomas. 1991. The Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology 
of Knowledge. London: Penguin.

Luckmann, Thomas. 1999. „The Privatization of Religion and Morality.“ Pp. 72–87 
in Paul Heelas, Scott Lash, Paul Morris (eds.). Detraditionalization. Critical Refl exion on 
Authority and Identity. Malden, Massachusetts: Blackwell.

Luhmann, Niklas. 1982. Funktion der Religion. Frankfurt/M: Suhrkamp. 
Luhmann, Niklas. 1991. „‘Ich denke primär historisch.‘ Religionssoziologische 

Perspektiven.“ Deutsche Zeitschrift für Philosophie 39 (2): 937–956.
Lužný, Dušan. 1997. Nová náboženská hnutí. Brno: Masarykova univerzita.
Maier, Hans (ed.). 1996. Totalitarismus und Politische Religionen. Konzepte des 

Diktaturvergleiches. Paderborn, München, Wien, Zürich: Ferd. Schöningh.
Maier, Hans. 1999. Politická náboženství. Totalitární režimy a křesťanství. Brno: CDK.
Martin, David. 1978. A General Theory of Secularisation. Oxford: Blackwell.
Masaryk, Tomáš G. 1947. Česká otázka, Naše nynější krize, Jan Hus. Praha: Čin.
Masaryk, Tomáš G. (1883) 1999. Sebevražda hromadným jevem společenským moderní osvěty. 

Praha: Ústav TGM.
Masaryk, Tomáš G. (1888) 2000. Otázka sociální, I, II. Praha: Ústav TGM.
McLeod, Hugh. 2007. Náboženství a lidé západní Evropy (1789–1989). Brno: CDK.
McLeod, Hugh. 2008. Sekularizace v západní Evropě (1848–1914). Brno: CDK.
Merell, Jan. 1963. Malý bohovědný slovník. Praha: Česká katolická charita. 
Osterhammel, Jürgen. 2009. Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhundert. 

München: C.H. Beck.
Riesebrodt, Martin. 2007. Cultus und Heilsversprechen. Eine Theorie der Religionen. 

München: Beck.
Stark, Rodney, William S. Bainbridge. 1985. The Future of Religion: Secularization, Revival 

and Cult Formation. Berkeley: University of California Press.
Taylor, Charles. 2007. A Secular Age. Harvard: Harvard University Press.
Urban, Otto. 2006. Kapitalismus a česká společnost. K otázkám formování české společnosti 

v XIX. Století. Praha: Nakladatelství Lidové noviny.
Waardenburg, Jacques. 1997. Bohové zblízka. Systematický úvod do religionistiky. Brno: 

Masarykova univerzita-Georgetown.
Weber, Max. 1920. Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. Tübingen: J. C. B. Mohr.
Weber, Max. 1921. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. 

Tübingen: J.C.B Mohr.
Weber, Max. 1922a. Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen: J.C.B. Mohr.
Weber, Max. 1922b. Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, I. Tübingen: J.C.B. Mohr.
Weber, Max. 1998. Předznamenání k Sebraným statím o sociologii náboženství. Praha: 

OIKOYMENH.
Yinger, John M. 1970. The Scientifi c Study of Religion. New York: Macmillan.
Ziemann, Benjamin. 2009. Sozialgeschichte der Religion. Frankfurt, New York: Campus. 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


