
Recenze

1057

textu je užívána, budou spočívat její výsled-
né individuální, komunitní a společenské 
efekty. Zdá se mi, že Lišková ve své pointě 
příliš přijala antipornografi cký rámec „buď 
a nebo“, ve kterém zaujala protichůdnou 
pozici. Odmítnutí en bloc cenzury, nemusí 
– a nemělo by – znamenat rezignaci na 
požadavky vůči specifi ckým jednotlivos-
tem, které spoluurčují sociální život porno-
grafi e. Většinová společnost (stejně jako vě-
decký diskurz, jak na příkladu sexuologie 
ukazuje sama autorka) může být někdy 
konzervativnější než samotný stát a různá 
o sociální změnu usilující hnutí se musí 
pohybovat na rozhranní více oblastí, kom-
binovat požadavky a formy argumentů 
a vy užívat nejrůznější prostředky. Jinak 
řečeno, stát může být i spojencem.

V tomto kontextu je příznačné, že se 
v knize dovíme málo o tom, že je porno-
grafi e nejen prohlížena, čtena a jinak uží-
vána svými spotřebiteli a spotřebitelkami, 
ale je také vyráběna, obchodována, distri-
buována… Jestliže autorka řeší, zda a jak 
porno koná při tom, když je užíváno, toto 
jsou činnosti, ve kterých je porno doslo-
va vy konáváno. Na vytváření pornografi e 
a je jího společenského efektu se neúčastní 
jen jeho uživatelé a uživatelky, ale jeho vý-
robci, obchodnice, pornoherečky a porno-
herci. Stejně tak nejde jen o to, kam a jak se 
ne/dívají ženy, ale i kam a jak se ne/dívají 
muži. Porno je v rukou těchto všech aktérů 
a na jeho přeznačení, obávám se, ženy sa-
motné nestačí. Lišková vykročila ve své prá-
ci důležitým směrem. Teoreticky vymezila 
krajinu, kde je možné klást si otázky a pře-
tvářet reliéfy. Nyní potřebujeme feministic-
ký výzkum, který by začal objasňovat, jak 
a k čemu je dnes vlastně porno v sexuál-
ních praktikách a partnerských vztazích vy-
užíváno. Od Liškové víme, že může utlačo-
vat i osvobozovat. Empirickou otázkou je, 
zda to či ono skutečně dělá a jaké jsou kon-
krétní mechanismy jeho působení a mož-
nosti subverze. Stejně jako je empirickou 
otázkou například to, nakolik je vyholené 
pohlaví žen, napříč sociálními vrstvami 

i generacemi, které dnes uvidíte v jakých-
koli dámských šatnách, výrazem erotické 
hravosti a nakolik ochočením estetikou 
mainstreamového porna prokapávající spo-
lečností, která po ženách požaduje, aby nej-
intimnější části svého těla přeznačily do 
věku bezbranného dětství.

Vraťme se tedy na závěr k tomu, o co 
vlastně politicky v boji o pornografi i jde. 
O možnost přetvářet genderové a sociální 
pořádky, o rozložení moci, slasti a zdrojů 
ve společnosti. Lišková sofi stikovaně a zá-
roveň jasně říká: gender, pohlaví ani těles-
nost nejsou danosti, sexualita může a má 
být prostorem experimentu, ženy nejsou 
oběti. Je v našich rukách, co s tímto posel-
stvím a s touto šancí uděláme.

Tereza Stöckelová

Martin Strouhal: Émile Durkheim – 
Sociolog a pedagog
Praha, Filozofi cká fakulta Univerzity 
Karlovy 2010, 196 s.

Každý další návrat ke klasikům se stává 
složitějším a složitějším, prostor mezi pou-
hým akademickým cvičením a vynucenou 
originalitou je malý a po většinu času se ne-
přestává zmenšovat. České prostředí pěsto-
vání této disciplíny na jednu stranu usnad-
ňuje, neboť sekundární literatury čas to ne-
bývá mnoho, zároveň jí ale tak docela ne-
přeje spolu s tím, jak nepřeje dějinám věd, 
nezřídka považovaným za okázalou zahál-
čivost. Otázka, jaké dějiny věd má smysl 
pěstovat, je však na místě nejen v tak to na-
laděném prostředí. Je třeba přiznat, že se 
historici věd sociálních zdají být touto otáz-
kou znepokojováni výrazně méně než his-
torici věd přírodních. Nedávno nám tak 
třeba Michael Voříšek (ze Sociologického 
ústavu AV ČR, v.v.i.) doporučil zabývat se 
dějinami sociologie proto, „abychom se ně-
co dozvěděli sami o sobě.“ („Břemeno 
(sociologické) minulosti.“ Socioweb 2011 (6): 
7–9) Je pochopitelné, že se v takovém pří-



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2011, Vol. 47, No. 5

1058

padě sociolog problémem, jaké dějiny věd 
pěstovat, znepokojovat nemusí. Že M. Vo-
říš ka před vlastní benevolencí nezasta vi-
lo ani to, když z tohoto pojetí smyslu dějin 
sociologie odvodil nemožnost sociologic-
kou minulost dělit na „správnou a špat-
nou, klasickou a překonanou, využitelnou 
a neužitečnou“, je příznačné. Zbývá snad 
takovému historikovi-antropologovi jiná 
mož nost než vlastní slepotu, jež je snad ně-
jakou pokřivenou oddaností k principu 
hodnotové neutrality vědy, vydávat za vý-
hodu?

Ani Martin Strouhal se ve své práci vě-
nované „sociologovi a pedagogovi“ Émilu 
Durkheimovi otázkou, jaké dějiny socio-
logie psát, příliš nezdržuje. Za cíl si zvolil 
po jednat o Durkheimově díle „z hlediska 
původních autorových intencí a v kontex-
tu doby, v níž jeho texty vznikaly“ (s. 7). 
Tento záměr jako by jej ale zbavoval po-
vinnos ti prostudovat Durkheima žijícího 
 v sou časné sociologii (např. ve francouzské 
„prag matické sociologii“, v sociologii vě-
dy) a na opak mu umožňoval charakterizo-
vat „Durk  heimův odkaz“ (s. 182–185) způ-
sobem, který z něj činí velkého muže – mi-
nulosti. A přece to neznamená, že by Strou-
halova studie byla pouhým školometským 
exposé opírajícím se o důvěru v samozro-
zení onoho čehosi, co se máme z každé his-
torie sociologie o sobě dozvědět. Jeho prá-
ce je také kritikou, i když pravda spíše 
nenápadnou, sou časných (relativistických 
a pe docen trických) trendů v pedagogice 
a zá roveň  ná vrhem, aby byla v dnešních 
úvahách o výchově posílena pozice socio-
logie (srov. s. 14–15). Jenomže uspět při za-
kládání kritiky v minulosti není nic samo-
volného.

Durkheimovi-pedagogovi ve Strouha-
lově knize předchází Durkheim-sociolog, 
jehož základní ideje, ale také jejich předpo-
klady, autor představuje v prvních dvou 
třetinách knihy. V kapitole o „myšlenkové 
situaci v 19. století a duchovnímu kontextu 
Durkheimovy sociologie“ (s. 23–38, tato 
část následuje za úvodem a krátkou kapi-

tolou věnovanou Durkheimově biografi i 
a bibliografi i na s. 7–15, resp. 16–22). Mar-
tin Strouhal nejprve charakterizuje poziti-
vismus, který vykládá jako reakci na ně-
mecký idealismus. Poněkud potlučený vy-
chází z této kapitoly Durkheimův sociolo-
gický předchůdce Auguste Comte (např. 
když autor píše, že pozitivismus upozaďo-
val zkoumání člověka jakožto poznávající-
ho subjektu, zdá se, že je toto tvrzení ocho-
ten spojit právě i s Comtem, srov. s. 27; na 
s. 34 pak čteme, že „Comte nahlíží sociolo-
gii (původně sociální fyziku) jako předpo-
klad ostatních věd“). Užitečná je zato pod-
kapitola věnovaná Montesquieumu a Rous-
seauovi, kterými se Durkheim zabýval ve 
své latinské dizertaci v roce 1892. Z Durk-
heimových současníků se Strouhal krát-
ce pozastavuje u H. Spencera (kterého by 
se hodilo doplnit G. Tardem), F. Tönniese, 
A. Schäffl ea a W. Wundta (ten by zase mohl 
být postaven vedle Cl. Bernarda).

Durkheima podle M. Strouhala nelze 
označit jednoduše za pozitivistu, ačkoliv 
se nechal pozitivismem hluboce ovlivnit. 
V jen několikastránkové kapitole věnované 
„epistemologickým východiskům Durkhei-
mova sociologismu, paradoxu jednoty dvo-
jího a specifi ku durkheimovského poziti-
vismu“ (s. 39–43) M. Strouhal Durkheimův 
badatelský přístup označuje za „legitimně 
paradoxní“. Tento paradox prý spočívá 
v tom, že Durkheim současně uplatňuje 
dvojí postoj k vědě a společnosti, totiž 
postoj přísně pozitivní a postoj přece jen 
metafyzický, když se snaží „překonat ome-
zenost světa fakticity, který studuje a na 
který se omezuje pozitivní věda“ (s. 42).

V nejrozsáhlejší kapitole své knihy se 
Martin Strouhal zabývá Durkheimovým 
pro gramem sociální vědy, tedy jeho před-
stavou o tom, jakým předmětem se má 
sociologie zabývat a jakou metodou by 
měla postupovat (s. 44–74). Jde o vcelku 
standardní výklad Durkheimových Pravi-
del sociologické metody z roku 1895 a někte-
rých základních pojmů, se kterými Durk-
heim v tomto slavném díle pracuje (so ciální 



Recenze

1059

fakt, předvědecké pojmy, představy atd.). 
Po  drobněji se v rámci této kapitoly M. Strou-
hal zabývá Durkheimovým rozlišováním 
me zi „normálním“ a „pa to lo gic kým“, ač-
koliv ani ne tak za účelem jeho kritického 
zhodnocení, jako spíše pro zdůraznění 
Durkheimova nároku na (vědecky) norma-
tivní funkci sociologie. Stojí za po všimnu-
tí, že jakkoli nekriticky M. Strouhal Durk-
heimovu pozici vykládá, přece jen ji nedo-
káže přijmout tak docela za svou. Prozra-
zuje to jeho shrnutí Durkheimova názoru 
na fenomén zločinu, který je pro francouz-
ského sociologa – v určité míře – pro spo-
lečnost „normální“, a dokonce užitečný. 
M. Strouhal naproti tomu trvá na jeho pa-
tologické podstatě: „Zločin tak představuje 
předmět ‚normální sociologie‘, ačkoli ovšem 
víme, že sama jeho přirozenost je patologická 
a že i on může dosahovat abnormálních 
roz měrů.“ (s. 67, kurzíva J. M.) Na ně-
kolika posledních stranách této kapitoly 
pak M. Strouhal shrnuje některé kritiky, se 
kterými byla Durkheimova Pravidla přijata 
(ze jména odmítnutí jeho „reismu“). Tyto 
kritiky však podle autora vycházely přede-
vším z nepochopení Durkheimových tezí. 
Poněkud nejasná je v této souvislosti Strou-
halova zmínka o tvrdé marxistické a feno-
menologické kritice (srov. s. 70), neboť mar-
xismu ani fenomenologie nebylo, či dokon-
ce nemohlo být, ve Francii v době vydání 
Pravidel mnoho (marxistickým kritikem by 
sice mohl být míněn G. Sorel, jeho přijetí 
Durkheima však nebylo čistě odmítavé). 

O vztahu mezi jednotlivcem a společ-
ností, tedy o tématu Durkheimovy Dělby 
společenské práce (1893), a významu, který 
pro společenský život Durkheim přikládal 
náboženství, Martin Strouhal pojednává 
v páté kapitole (s. 75–89). I zde je autorův 
výklad standardně učebnicový, tedy dosta-
tečně solidní (ačkoli v něm „posvátné“ až 
příliš splývá s „transcendentním“) a přija-
telně (tedy v míře přiměřené dvousetstrán-
kové obecné studii) povrchní. 

V navazující kapitole s názvem „Indi-
viduální a kolektivní subjekt“ (s. 90–103) se 

Martin Strouhal opírá o některé Durkhei-
movy drobnější texty (konkrétně o studii 
„De quelques formes primitives de classifi -
cation“ z roku 1903, dále o Durkheimův 
pozdní text s názvem „Le dualisme de la 
nature humaine et ses conditions sociales“ 
(1914) a v menší míře také o jeho slavný 
článek „Représentations individuelles et 
représentations collectives“ (z roku 1898). 
M. Strouhal nejprve upozorňuje na zásadu 
poznávání lidského rozumu v jeho vněj-
ších projevech, která Durkheima svazuje 
na jedné straně s A. Comtem a na straně 
dru hé – jak si zajímavě všímá – s dnešními 
kritiky kognitivní psychologie (např. se 
sou časným francouzským fi losofem V. Des-
combesem). Pozornost poté přenáší ke způ-
sobu, jakým je podle Durkheima jednotli-
vec pronikán kolektivními představami, 
jichž je vedle představ individuálních nosi-
telem. V nepříliš jasném vztahu je k tomu-
to výkladu stejně málo jasné srovnání Kan-
tova a Durkheimova pojetí „morálního“, 
které jako by o zaslouženou pozornost při-
pravovalo jiné a podle našeho názoru pro 
toto místo dokonce vhodnější srovnání me-
zi Kantovou a Durkheimovou (a Mausso-
vou) teorií poznání.

Srovnáním Durkheima s Kantem, po-
kud jde o pojetí „morálky“, „morálního“ 
a „morálního činu“, se Martin Strouhal 
zabývá i v kapitole sedmé („Defi nice mo-
rálního faktu“, s. 104–125). Tato kapitola 
zároveň zajišťuje přechod k problematice 
výchovy, která bude dominovat zbytku 
knihy. Autor ukazuje, jakým způsobem byl 
Durkheim s to aplikovat svůj sociologický 
přístup právě i v oblasti, která se zdá tako-
vému sociologickému zpracování vzdoro-
vat. A to tím spíše, že Durkheim nemíní 
podlehnout hodnotovému relativismu, jak-
koli přiměřené se mu zdá poukázat na his-
torickou proměnlivost hodnot. „Jedinost 
a pra vost každé morálky“, píše M. Strou-
hal a důraz přitom klade na slovo „každé“, 
podle Durkheima garantuje „svět kolektiv-
ních představ“ (s. 120). Kolektivní ideály, 
z nichž hodnotové soudy vycházejí, jsou 



Sociologický časopis / Czech Sociological Review, 2011, Vol. 47, No. 5

1060

pevně svázány s objektivní povahou spo-
lečnosti, která je formuluje. Věda o mo-
rálních faktech má být proto podle Durk-
heima vědou sociologickou. 

V jistém smyslu sociologickou má být 
ale i pedagogika, o níž je Durkheim pře-
svědčen, že musí ze sociologického pozná-
ní společnosti vždy vycházet. Kapitola s ná-
zvem „Durkheimova teorie morální vý cho-
vy a některá její východiska“ (s. 126–146) je 
vlastně cele věnována problému, jehož for-
mulace otevřeně zazní teprve na jejím kon-
ci: „Durkheim rozpoznal v epoše fi n de 
siècle nově se rodící a dosud aktuální pro-
blém, s nímž se potýkají všichni učitelé, 
kteří jsou ochotni hlouběji refl ektovat svou 
pozici a své poslání: že totiž všechny libe-
rální a sekulární výchovné systémy mají 
velké potíže v otázce autority, především 
pak s morální výchovou mládeže.“ (s. 145) 
Martin Strouhal si přitom Durkheima cení 
právě jako myslitele, který se snaží výcho-
vu normativně založit, přestože mu k tomu 
chybí, zkráceně řečeno, bůh. Lze-li výchov-
né cíle odvodit ze stavu společnosti, stále 
ještě zbývá odpovědět na otázku, jak zajis-
tit, aby byly takové cíle přijaty těmi, koho 
se snažíme formovat, a to při plném respek-
tování jejich autonomie (a tedy jejich rozu-
mu jako arbitra). Odtud vyplývá pozor-
nost, kterou Durkheim věnuje otázce auto-
rity (srov. s. 141–143), jež má být odvozová-
na z přirozené síly kolektivu (toho je učitel 
zástupcem).

Poslední kapitolu („Výchova a sociolo-
gie“, s. 147–174) Martin Strouhal dělí na tři 
části. V části první rekapituluje Durk-
heimův postup při hledání defi nice „vý cho-
vy“, část druhou věnuje prostředkům vý-
cho vy (a otázce autority učitele, který má 
být podle Durkheima jakýmsi laickým kně-
zem, srov. s. 165) a konečně v části třetí se 
zabývá Durkheimovým rozlišováním mezi 
„výchovou“, „pedagogikou“ a „vědou o vý-
chově“. V souladu se svou obecnou socio-
logickou metodou Durkheim odmítá defi -
novat „výchovu“ na základě jakéhokoli „ar-
bitrárně“ zvoleného ideálu (např. dokona-

lost, štěstí). Protože jde o společenský feno-
mén, zaslouží si vědecké uchopení, tj. nej-
prve ze všeho má být pozorován, a to na příč 
společnostmi a historickými epochami. 
Durk heim tímto způsobem dospívá k de-
fi nici, podle níž je třeba „výchovou“ rozu-
mět „působení vykonávané staršími ge-
neracemi na generace mladší, které ještě 
nejsou zralé pro sociální život. Jejím cílem“, 
pokračuje, „je u dítěte vyvolat a rozvíjet 
určitý počet fyzických, rozumových a mo-
rálních stavů, které od něho vyžaduje jak 
společnost ve svém celku, tak i speciální 
prostředí, pro něž je zvláštně určeno.“ (cit. 
s. 158) O vědecké uchopení fenoménu vý-
chovy v té podobě, v jakém jej lze empiric-
ky pozorovat, se má přitom podle Durkhei-
ma postarat věda o výchově. Konečně peda-
gogika se od vědy o výchově liší – jakkoli 
úzce s ní souvisí – svoji odvahou určovat, 
jaká má výchova být. Martin Strouhal sice 
připouští, že jsou některé aspekty Durk-
heimova pojetí výchovy překonané, cho-
vá však k jeho principům velké sympatie. 
To, co je v Durkheimovi zastaralé, je podle 
M. Strouhala více než kompenzováno jemu 
vlastním humanismem a respektem k indi-
vidualitě (s. 174).

Pevná půda posledních kapitol pře-
chází v závěru Strouhalovy práce (s. 175–
185) v tekuté písky, jimiž jako by se čtenář 
propadal – z knihy ven. Durkheimův pro-
jekt je v něm znovu a z výšky charakterizo-
ván (v gradaci – snad jde o gradaci – „zá-
sadní záměr“, „ještě důležitější záměr“, 
„hlav ní cíl“, „hlavní poslání“, srov. s. 175–
176, 184), aby bylo jeho provedení podrobe-
no dvěma posledním kritikám („Durkhei-
movo paradoxní užívání náboženského ja-
zy ka“, srov. s. 177–179, a Durkheimův prin-
cipiální omyl stran studia morálky, spočí-
vající v přání pozorovat univerzální fakt, 
srov. s. 179–180). Strouhalův závěr je pak 
pře kvapivě ryze anti-durkheimovský: „Ty-
to otázky nás vedou k závěru, že Durk-
heim svými metodologickými prostředky 
ne může plně explikovat, tj. rozvinout, vy lo-
žit všechna podstatná určení skutečností, 



Recenze

1061

za ložených v lidské niternosti, a tedy ani 
mo rálku.“ (s. 180, kurzíva J. M.) Ano, tako-
vý „neúspěch“ byl ale jaksi záměrem Durk-
heimova intelektuálního programu. Těžko 
se lze tedy se Strouhalem shodnout na tom, 
že to byl od Durkheima přese všechno pěk-
ný pokus, jenž z něj činí „jednoho z posled-
ních systematiků, kteří významně přispěli 
k novému a lepšímu porozumění podstatě 
evropské racionality“ (s. 185). 

Podstatě evropské racionality tedy. Po-
někud zbrklé užívání slov, velkých i ma-
lých, Strouhalově knize škodí. Durkheimo-
vy texty jsou kolikrát těžko srozumitelné, 
někdy se mohou jevit jako vágní, jindy se 
naopak zdají být příliš zhuštěné. Martin 
Strouhal bohužel ne vždy dokáže čtenáři 
pomoci proti tomuto charakteru Durk hei-
mova rukopisu bojovat. Přitom, jak jsme již 
poznamenali v úvodu, sekundární literatu-
ry u nás nemáme mnoho, každé dobré kni-
hy je škoda. A propos, je zarážející, že autor 
zcela přehlíží výsledky nedávné bratislav-
ské durkheimovské konference, ve sborní-
ku vydaném slovenským Sociologickým 
ústavem SAV by totiž našel textů věnova-
ných problematice výchovy hned několik 
(srov. Z. Kusá, M. Tížik (eds.). Elementárne 
for my sociologického myslenia. Súčasné refl exie 
Durkheimovho diela. Bratislava: Sociologic-
ký ústav SAV, 2009).

Nejde však jen o slova. Strouhalova kni-
ha je přece jen intelektuálně lenivá, k če-
muž možná autorovi dopomáhá jím pro-
vedený výběr z obsáhlé zahraniční durk hei-
movské literatury. Z poslední doby lze od-
kázat minimálně ke dvěma autorům, kte -
rým se podařilo vnést do durkheimovských 
studií nové napětí, M. Strouhal o nich 
však mlčí. Cituje-li z Karsentiho před mluvy 
k Pra vi dlům, zcela bez povšimnutí přechází 
Karsentiho pozdější a velmi poctivé Durk-
heimovské studie (La Société en personnes. Étu-
des durkheimiennes. Paris: Economica, 2006). 
O Anně Rawlsové se pak M. Strouhal ne-
zmiňuje vůbec (její studie „Durkheim’s 
Epistemology: The Neglected Argument.“ 
The American Journal of Sociology 102, 1996 

(2): 430–482 je dnes nepřehlédnutelná). 
O to hojněji se ale autor odvolává k drob-
ným přehledovým pracím (Durkheim José-
ho A. Pra dèse v edici „Que sais-je?“ z roku 
1997, La sociologie de Durkheim Philippa Stei-
ne ra v podobném formátu nakladatelství 
La Découverte, 1994), které jej k žádným 
hlubším úvahám nevyzývají.

Návrat k Durkheimovi s důrazem po-
loženým na jeho pojetí výchovy, vědy o vý-
chově a pedagogiky může být výborným 
nápadem, není jím však automaticky. Při-
blížit Durkheima „pokud možno autentic-
kého a pojednat o durkheimismu z jeho 
vlastních pozic“ (s. 177) podle našeho ná-
zoru nestačí. Pokud navíc zvolený formát 
(ne celých dvě stě stran textu na široce vy-
mezené téma) tlačí takto zaměřenou práci 
k příliš rychlému tempu, platí taková po-
chybnost dvakrát (ponechme stranou vždy 
dostupnou výmluvu na poptávku po „pe-
dagogických“ textech). Přesněji řečeno, ta-
kový program nestačí těm dějinám sociolo-
gie, které se rozhodly o svůj předmět pečo-
vat, aniž by tak činily z čiré nostalgie či abs-
traktního egoismu.

Jan Maršálek

Pavel Dufek: Úrovně spravedlnosti: 
Liberalismus, kosmopolitismus a lidská 
práva
Brno, Masarykova univerzita, 
Mezinárodní politologický ústav 2010, 
297 s.

Spravedlnost představuje podle Jacquese 
Derridy „zkušenost nemožného“ (Síla záko-
na. Praha: OIKOYMENH 2002: 22), a snad 
právě proto sociální vědci usilují o její 
uchopení a teoretické zpracování o to usi-
lovněji. Činí tak ale nejen oni, ale i političtí 
či náboženští představitelé, kteří s katego-
rií spravedlnosti spojují vlastní vize o uspo-
řádanosti společnosti. Spravedlnost tak 
v ne jednom případě slouží jako zastřešující 
hodnota pro diametrálně odlišné koncep-


