
STATI

Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti“*

PHILIPPE DE LARA'*
École nationale des ponts et chaussés, Paris, France

A Sociological Mirage: “The Social Construction of Reality”

Abstract: This article discusses the rule of methodological scepticism in contempo­
rary French social thought. The author examines in this particular context the school 
of ‘social constructivism’, and how this school reflects some very old questions: the 
tension between the individual and collective dimension of the social being, the ob­
jective (i.e. real) existence of socially constructed institutions, what kind of relation 
exists between the consciousness of social agents and how they ‘construct’ the ex­
ternal world. This article was originally published in French by the review Le Débat 
(No. 97, November-December 1997).
Sociologický časopis, 2000, Vol. 36 (No. 3: 259-274)

*) Stať, kterou zde přinášíme (Un mirage sociologique. La “construction sociale de la réalité"), 
vyšla v revui Le Débat, Č. 97, listopad-prosinec 1997, s. 114-129. Vyvolala dosti ostrou kritiku 
z pera sociologa Philippa Corcuffa (je autorem knihy Les Nouvelles Sociologies. Constructions de 
la réalité sociale, Paris, Nathan 1995), který se ohradil proti některým tvrzením, obsaženým ve 
stati de Lary, a navíc vyslovil podezření, že celá stať je nesena nepřiznaným politickým (ideolo­
gickým) postojem svého autora. Corcuffova odpověď vyšla rovněž v revui Le Débat, listopad-únor 
1999, s. 112-120. Na Corcuffovu kritiku odpověděl de Lara článkem nazvaným „Nouvelle socio­
logie ou vieille philosophie?“ (Nová sociologie, nebo stará filozofie?) v témže čísle revue Le Dé­
bat, s. 121-129. Přinášíme tento článek jako velice zajímavý a podnětný příspěvek do diskuse o 
epistemologickém a ontologickém statutu toho, co běžně označujeme jako sociální skutečnost, 
tedy do diskuse, jež je zajímavá jak pro sociology, tak pro historiky a filozofy, a to nejen 
z teoreticko-poznávacího hlediska. Otázka, zda je naše poutání pouhým konstruktem, či zda 
vskutku poznáváme skutečnosti, je nepochybně stejně stará, jako jsou staré filozofie a věda. Nic­
méně se znovu rozhořela, a to nejen v sociologii a společenských (sociálních) vědách: tato diskuse 
není navíc významná jen pro francouzské společenské vědy a filozofii. Diskuse o konstruktivismu 
zasahuje i přírodní vědy, jak ukazuje mimo jiné obsáhlá kritická recenze knihy filozofa lana Hac- 
kinga The social construction of what? (Harvard University Press 1999) z pera Slevena Weinber- 
ga, nositele Nobelovy ceny za fyziku 1979, dopisujícího člena britské Royal Society, uveřejněná 
pod ironickým názvem „Could we live without quarks?“ v Times Literary Supplement z 18. února 
2000, jež podrobuje kritice snahu sociálního konstruktivismu relativizovat vědecké poznání. Vstup 
lana Hackinga a Slevena Weinberga do diskuse o sociálním konstruktivismu rovněž přispěl 
k tomu, aby se redakce Sociologického časopisu rozhodla uveřejnit de Larův článek na svých 
stránkách.

Za svolení k uveřejnění českého překladu stati děkuje redakce autorovi revui Le Débat a Filo­
sofickému časopisu, pro nějž P. Horák článek původně přeložil.
'*) Veškerou korespondenci posílejte na adresu Prof. Philippe de Lara, L.A.T.T.S., ENPC, 6-8 av. 
Biaise Pascal - Cité Descartes, F-77455 Marne la Vallée Cdex 2, fax +331 6415 3847, e-mail 
de_Lara@descartes.enpc.fr

259

mailto:de_Lara@descartes.enpc.fr


Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

Konstrukcionistické souhvězdí
Po éře soupeřících a vítězných paradigmat - opírajících se nicméně převážně o durkhei- 
movskou tradici - zažívají francouzské společenské vědy dobu pochybností. Reflexívní a 
„epistemologická“ aktivita je stejně intenzívní jako za zářných chvil strukturalismu, jenže 
už nejde o proslulý zlom s překonanou minulostí. Od „kritického obratu“ k „návratu akté­
ra“ se objevují nebo znovu objevují klasikové, i tradice anglosaské sociologie. Německá 
sociologie (Dilthey, Weber, Simmel) přestala být předmětem teze Raymonda Arona,1 aby 
se stala součástí idejí přítomnosti. Existuje znepokojení jak nad balkanizací předmětů 
bádání a teorií, tak nad obnoveným výskytem radikálních a současně starých aporií: jak 
na sebe navazují osobní a kolektivní dimenze sociálního bytí? Jaká je objektivita institu­
cí? Co implikuje vztah, vlastní vědám o člověku, mezi poznávajícím vědomím a vědo­
mím aktérů?

Jedna formulace soustřeďuje do sebe pro mnohé naděje na vyjasnění, spojené 
s uvedenými otázkami, totiž formulace: „sociální konstrukce skutečnosti“. Pro některé je 
to teoretický program, pro jiné větný obrat, používaný takřka bezmyšlenkovitě, nicméně 
„sociální konstrukce“ zaplavila učené projevy. Od „strukturalistického konstruktivismu“ 
Pierra Bourdieu, jenž zůstává trvale věrný jisté novodurkheimovské tematice autority 
sociální věci, po různé školy „interakce“, inspirované fenomenologií nebo pragmatismem 
(Goffman, etnometodologie) přes sociologie „ospravedlnění“ (Habermas, Luc Boltanski) 
dochází k utváření „konstruktivistického souhvězdí“, jež shromažďuje velice rozmanité 
proudy a nabízí jim sjednocující ohnisko, o němž se soudí, že překoná „stále více sterili­
zující protiklady“2 a že poskytne společný jazyk a společné perspektivy.

Předností diskursu o sociální konstrukci je skutečnost, že si vypůjčil již běžný 
slovník, stejně pohodlný jako neškodný, který se přirozeně vloudí do pera historika nebo 
sociologa, když hovoří o faktech nebo procesech, jež jsou dílem jednání lidí. Nejde o nic 
jiného než o nálepku, označující „konstrukce“ velice rozmanité povahy: mluví se o kon­
strukci francouzské národní identity, o evropské konstrukci nebo křesťanské za vlády

1) Rozumí se nikoli velká doktorská disertace Raymonda Arona [Aron 1986], nýbrž tzv. doplňující 
teze, dříve potřebná k získání titulu docteur ěs lettres [Aron 1969]. Spolu s uvedenými autory 
věnoval Aron pozornost ještě Rickertovi. Jak vyplývá z titulu knihy, zabýval se jimi jako předsta­
viteli určitých filozofií dějin a jejich předpokladů: kritikou historického rozumu u Diltheye, logi­
kou dějin a filozofii hodnot u Rickerta, filozofií života a logikou dějin u Simmela, mezemi 
historické objektivity a filozofií volby u Webera, jak to naznačují názvy jednotlivých kapitol. Svou 
doplňkovou tezi tedy Aron nevěnoval uvedeným autorům a autoritám německé filozofie a sociolo­
gie přelomu 19. a 20. století primárně jako teoretikům sociologického poznání, nýbrž jako teoreti­
kům historického poznání. Je ovšem pravda, že zájem o sociologii Maxe Webera provázel R. 
Arona po celý život, v této souvislosti stačí připomenout jeho monumentální knihu [Aron 1967] a 
četné zmínky v jeho Pamětech [Aron 1983] (pozn. překl.).
2) Podle formulace Philippa Corcuffa v nedávné syntéze o Nových sociologiích [Corcuff 1995: 8], 
kde představuje velmi přehlednou kartografii „konstrukcí sociální skutečnosti“, jejich filiací a 
jejich rozmanitosti. Toto „souhvězdí“ zahrnuje podle Ph. Corcuffa mimo již uvedené autory také 
díla Norberta Eliáše a Anthonyho Giddense, antropologii vědy a techniky Michela Callona a Bru­
no Latoura, ekonomii konvencí, práce z politických věd, jež se snaží skoncovat s tím, co se jim 
jeví jako naivní „pozitivismus“ jejich oboru.
260



Philippe de Lara: Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti“

Karla Velikého, o historické a legendární konstrukci podoby Karla Velikého.3 Zde nejde 
o žádnou teorii, leč snad o dílčí teorie, které vysvětlují specificky každý z těchto procesů. 
Něco jiného je, když se „konstrukce“ stane teoretickým konceptem. „Konstrukce sociální 
skutečnosti“ představuje heslo, které dává pevnou podobu jedné velké ambici. Nejde zde 
o málo, protože se usiluje o obnovení základů společenských věd, o to, aby konečně do­
spěly k statutu přísné vědy.

Přesto bych zde chtěl obhajovat názor, že pojem sociální konstrukce skutečnosti 
neplní a nemůže splnit naděje do něho vkládané, že je zdrojem nejasností, které by bylo 
vhodné si ušetřit. Stručně řečeno, za prvé sociální konstrukce skutečnosti představuje 
protichůdný koncept, jakýsi druh kulatého čtverce; za druhé, je-li vhodný k tomu, aby 
vhodně označil cosi podstatného pro poznání společnosti, přece jen, dalek toho, aby roz­
řešil nesnáze, tím, že je pojmenovává svým jménem, je jen zdvojuje.

Překonat antinomic jednotlivého a kolektivního, iniciativy jednajícího a strukturál­
ních determinací, subjektivního a objektivního, „představ“ a „skutečností“ - k tomu do­
dejme antinomií mikro a makro, rutinního a mimořádného - to je to, čeho dosahuje každý 
historik, každý sociolog, když má úspěch. Budiž. Avšak k tomu, abychom tento výkon 
promysleli, abychom zvýšili vědomí o něm a vědomí jeho nástrojů, k tomu nestačí pro­
hlašovat, že tak činíme. Domnívám se totiž, že sociální konstrukcionismus žije z dekla­
rativní iluze tohoto druhu.

Jestliže se tento proud ustavil ve Francii teprve nedávno, pak má mnohem starší a 
výmluvnější dějiny v amerických společenských vědách, počínaje prací Petera Bergera a 
Thomase Luckmana Sociální konstrukce skutečnosti, která vyšla v roce 1967.4 Ian Hac­
king poskytuje představu o konstrukcionistické frenezii ve Spojených státech - její úrov­
ně jsme ještě zdaleka nedosáhli -, když vypočítává některé předměty konstrukcionistic- 
kého studia: pojem autora, sourozenský vztah dětí, diváci televize, nebezpečí, emoce, 
fakta, gender (mužský/ženský), homosexuální kultura, nerovnost, Japonsko, poznání, 
schopnost číst a psát, imigrace z lékařského hlediska, národní stát, postmodernismus, 
kvarky, skutečnost, sériový zločin, těhotenství dospívající dívky, scholarizace v mětském 
prostředí, demografické statistiky, ženy uprchlice, mladiství bezdomovci, identita Zulu, 
panika, věda, hluchota, osmdesátá léta, mysl.5 Autoři prací na tato témata používají slovo 
constructionism a nikoli constructivism, ačkoli angličtina stejně jako francouzština při­
pouští obě podoby; ve shodě s anglosaským zdrojem budu tedy používat termínu „kon­
strukcionismus“ spíše než termínu „konstruktivismus“.6

Ač konstrukcionismus není školou, je přece jen více než módním jevem, má „dů­
věrný nádech“. Všechny konstrukcionistické teze se v úplnosti nevyskytují u všech zmi­
ňovaných autorů. U Pierra Bourdieua se například neshledáme s protikladem mezi

3) Uvedené tři příklady jsou vzaty z nedávné knihy o Karlu Velikém, kterou napsal Robert Morris­
sey [1997].
4) Francouzský překlad La Construction sociale de la réalité [Berger a Luckman 1986]. Sociální 
konstrukce nabyla zvláštního smyslu v analýze jednotlivých politických případů, v nichž označuje 
postup toho, jak se něco „dostává na pořad dne“, jímž se nějaký sociální jev stává „problémem“, 
předmětem veřejného jednání.
5) Ian Hacking, přednáška na E.N.S. v Paříži 25. dubna 1997.
6) V našem překladu rovněž dodržujeme ve shodě s původním textem tvar „konstrukcionis- 
mus“místo „konstruktivismus“ a užíváme terminu „sociální“ i tam, kde se jinak běžně dává před­
nost termínu „společenský“ (pozn. překl.).

261



Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

vysvětlením a popisem, kterého si cení etnometodologové; konstrukcionisté nepřijímají 
jednoznačně radikální relativismus Bruno Latoura a jeho zavrhování „velkého dělení“ 
příroda/společnost. Nicméně existuje jistá logika sociálního konstrukcionismu, kterou je 
možno uchopit pod rozmanitostí planet konstrukcionistického „souhvězdí“. Konstrukcio- 
nismus se rovněž vyznačuje určitým stylem: jeho znakem je především étos trvalé inova­
ce, v minulém stavu znalostí uznává jen pouhý kontrast, proti němuž je nutno se ohradit, 
aby bylo možno dospět k „novým“ předmětům studia a k bádání nad sjednocením spole­
čenských věd. Za více méně banálním prohlášením o interdisciplinaritě se skrývá mno­
hem radikálnější představa, dle níž, vzhledem k tomu, že „vše je sociální“, představují 
hranice vědních oborů v nejlepším případě dočasné konvence, v nejhorším případě pak 
nelegitimní úskoky sloužící jen udržování akademických požitků a k rozdělování skuteč­
né vědy k co největšímu prospěchu tradičních etablovaných věd. Tuto jednotící hybris 
spolu sdílí jak naturalismus „nové antropologie věd“, tak sociologismus vzešlý 
z Durkheima. Zmíněný styl by zasluhoval svou studii a proč ne, svou sociologii, já se 
však zde soustředím na to, co se mně jeví být konceptuální kostrou sociálního konstruk­
cionismu.

Nejprve budu zkoumat sémantické kolísání pojmu a epistemologie konstrukcionis- 
tické sociologie: její koncepci vztahu mezi představou a skutečností, paradoxní směs 
nominalistického hyperempirismu a antiempirismu, jež podporují tuto koncepci, dvoj­
značnost sblížení historie a sociologie, kterou navrhuje a nakonec způsob, jímž sociální 
konstrukcionismus nově definuje cíle vědeckého poznání prostřednictvím protikladu po­
pisu a vysvětlení. V druhém kroku tvrdím, že slabost sociálního konstrukcionismu spočí­
vá v nedostatečné filozofii ducha.7 Argumenty této kritiky cílí na pojem „praktického 
vědění“ a na jazyk. Závěr se bude týkat dvojznačnosti sociálního konstrukcionismu 
vzhledem k relativismu.

Konfúzní epistemologie

Začneme sémantickou nedůsledností. Naznačuje to kolísání slovníku, který jednou hovoří 
o sociální konstrukci skutečnosti, po druhé o konstrukci sociální skutečnosti. Koncept 
konstrukce nenapravitelně odděluje póly, které by konstrukcionisté chtěli spojit: na jedné 
straně činitel, zedník, na druhé budovaná stavba. „Sociální konstrukce“ je buď konstrukcí 
společnosti (něčím jiným, než je ona sama), buď konstrukcí prostřednictvím společnosti: 
gramatika hatí teoretický záměr. V prvním případě, jsou-li produktem instituce, pak je to 
jedinec (vně instituce), který je jejich tvůrcem a my pak máme konstrukci sociální sku­
tečnosti, to je mentální konstrukci společnosti. Tuto verzi rozvíjí jasně a důsledně John 
Searle: je-li tento kousek papíru bankovkou, pak proto, že „my“ tomu věříme [Searle 
1995]. Konstrukcí je připojení této „víry“ k fyzikálnímu předmětu. Na jedné straně je tu 

fyzická povaha, na druhé straně konvence, jež jsou představami: víry, instituce atd. Sear- 
lovou zásluhou je, že jasně formuluje určitou ontologii společnosti, zatímco projevy kon- 
strukcionistů jsou často dvojznačné nebo vyhýbavé. Bylo by zajímavé umístit velké 
postavy konstrukcionistického souhvězdí podle vztahu k této sociální ontologii. Pierre 
Bourdieu na příklad, by se mohl svou naukou o iluzi nalézat paradoxně velmi blízko 
Searlovu mentalismu. Jsou-li to naopak instituce, jako je tomu v druhé verzi, které kon­
struují, pak to jsou jedinci ajejich myšlení, kteří jsou konstruováni. Buď jsme to my, kteří

7) Filozofie ducha (philosophie de l’esprit) = racionalistická, intelektualistická filozofie (pozn. 
překl.).
262



Philippe de Lara: Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti“

myslíme, nebojsou to instituce, které myslí za nás. Tuto verzi, jež se vyznačuje obráce­
nou symetričností s předchozí verzí, obhajuje s radostí vzbuzujícím radikalismem Mary 
Douglasová, důsledně durkheimovská antropoložka [Douglas 1989], Takové „překonání“ 
protikladu, které mluví o „sociální konstrukci sociální skutečnosti“, aniž by zlomilo zača­
rovaný kruh, nás do něho uzavírá. Představa konstrukce sebe ze sebe je možná jako pos­
tulát absolutního idealismu (sebekladení já u Fichta nebo duch u Hegela), prosadí se však 
obtížněji jako základ nějakého vědeckého programu. Konstrukcionistické schéma může 
vzbuzovat dojem, že překonává tyto nesnáze, protože se soustřeďuje na možné způsoby 
procesu samotné konstrukce, na jeho techniky. Avšak otázka „jak?“ nás nezbavuje otázky 
„kdo?“. K tomu, aby byla konstrukce, nestačí, že je tu nějaký způsob stavby, je třeba také 
stavitele a konstrukčních materiálů. Ještě jedna gramatická poznámka: není jednání bez 
jednajícího.

Další klíčové slovo sociálního konstruktivismu „objektivace“ znásobuje dvojznač­
nost. Jde o poznání procesu, jímž se daný sociální jev, víra, instituce atd. stává objektivní, 
nebo naopak, jde o odhalení subjektivního charakteru nějaké entity, o níž panovalo do­
mnění, že je objektivní, která je však pouze objektivovaná, která je tudíž subjektivní? 
Někteří, jako Pierre Bourdieu, mají sklon řešit tento problém tak, že rozlišují čas objekti­
vace od času objektivity. Dnešní objektivace jsou zítřejšími objekty. „Krize“ - stávka, 
což je současný ekvivalent durkheimovského transu - jsou privilegovanými okamžiky, 
v nichž subjekty dočasně dospívají k racionalitě, jež nezávisí na sociálních tlacích a mo­
hou se tak stát tvůrci kolektivního subjektu [viz např. Bourdieu, Loic a Wacquant 1992: 
107]. Ve zbytku času to jsou dominantní struktury, které jim předcházejí a které jimi hý­
bou. Jiní autoři kritizují toto řešení za to, co obsahuje v sobě skutečně příliš objektivistic- 
kého, co podřizuje činitele tlakům zvyku. Věnují pozornost „kompetencím“, „praktické­
mu vědění“ jednajících, kteří se uplatňují v produkci sociálního řádu a zhodnocují rozměr 
interakce sociální existence proti primátu makrosociálních struktur. Z toho plynou neko­
nečné debaty o integraci „mikro“ a „makro“, jež jsou nekonečné proto, že sám pojem 
objektivace nutně vede k zachování protikladu nejisté subjektivní (nebo mezisubjektivní) 
roviny interakce vůči objektivní, pevné rovině struktury [viz Knorr-Cetina a Cicourel 
1981].

Jsou představy skutečné?
Opět je třeba říci, že sociální konstrukcionismus vychází ze skutečného problému: víme, 
že sociální fakta evidentně vyžadují, abychom se vymanili ze způsobu myšlení, které 
odděluje od sebe fakta (objektivní) a představy (subjektivní), jak toho však dosáhnout za 
těžkého tlaku fakt víry na fakta jako taková, když nás navíc sklon slovníku neodolatelně 
svádí k uvedenému dualismu? Zde lze, stejně jako jinde, rozpoznat nadvládu karteziánské 
ontologie, jež dělí svět do dvou substancí, do rozprostraněnosti, kterou dnes nazýváme 
předmětným světem, a do myšlení, které nazýváme věrami nebo představami. Právě proto 
vypracování nekarteziánské ontologie mysli - „institucí smyslu“ - za pomoci Wittgen- 
steinových zkoumání nebo obnovení Aristotelovy fdozofie velmi značně zajímá vědy o 
člověku, jak to ukázal Vincent Descombes [1995, 1996a, 1996b]. Sociální konstrukce 
skutečnosti vychází z analogického záměru, zůstává však vězet v karteziánském schéma­
tu, podržuje nepřekročitelnou hranici mezi subjektivním a objektivním, ačkoliv prohla­
šuje, že ji překračuje.

K faktickému návratu dualismu hrubých (fyzikálních) dat a (mentálních) představ 
dochází prostřednictvím dvojí kruhové dekonstrukce: dekonstrukce „dat“, která jsou brá-

263



Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

na za „sociální konstrukty“ a dekonstrukcí operací konstrukce představ, jež jsou reduko­
vány na sociální fakta - na doložitelné, pozorovatelné praktiky, to je in fine na data. 
„Data“, která byla na začátku zavržena, se na konci znovu vynořují, aby zdůraznila věro­
hodnost objektivnosti analýzy. Představy tedy mohou uváznout jen v subjektivitě - nebo 
intersubjektivitě, na tom zde málo záleží - nebojsou redukovány na materialitu konstruk­
cí. Nebo vyjádřeno jinak, konstrukce je buď mentální (stejně jako tvoříme větu), nebo 
materiální (stejně jako stavíme dům), aniž by mohla být obojím zároveň.

Konstrukcionismus nachází odezvu zejména ve vědě o politice, protože se tento 
obor střetá více než jiné v těchže záležitostech s napětím mezi holými fakty, jež nezávisí 
na významech nebo představách, a s nimiž je tedy možno nakládat jako s daty a explicit­
nějšími konstrukcemi smyslu. Fierre Bourdieu [1988: 2] říká o politice, „že tento region 
sociálního světa produkuje a vnucuje svou vlastní představu o sobě samém více než kte­
rýkoli jiný“. Zejména v demokracii vede volební aritmetika ke znepokojujícímu překrý­
vání se nejvyššího stupně objektivní a kvantifikovatelné fakticity se skutečností 
nasycenou představami, doktrínami, vírami. Většina, legitimita, mínění, představa, tedy 
nejpropracovanější (a nejkontroverznější) kategorie vědy a filozofie o politice jsou rovněž 
kategoriemi politického jednání. Jistoty nebo přesvědčení, jež občan sdílí, promyšlený a 
diskutovaný koncept teoretika, historická představivost politika a holý fakt „politického 
chování“ vystupují jako rysy téhož předmětu. V debatách a v rozhodováních o volebních 
systémech na příklad, což je obvyklý řád věcí v demokraciích, ten nejspekulativnější 
obzor filozofie reprezentace je nerozpletitelně zamotán do jistot mínění a mocenských 
kalkulů.

Chceme-li se vyhnout hrubému zploštění všech těchto dimenzí, buď naturalizací 
politického faktu (jako „funkce“, jež je nezbytná v každé komplexní společnosti a jež je 
objektivována v pozorovatelných „chováních“), buď jejím rozpuštěním jako pouhé iluze, 
jako divadelního stínu, který jako by měl pouze „symbolizovat“, to znamená skrývat 
v prvku smyslu skutečnou hru mimopolitických zájmů a mechanismů, pak se opravdu 
zdá, že konstrukcionismus nabízí jakousi alternativu, jež by umožňovala v dobré víře 
sjednocovat různé dimenze politična a politiky, aniž by je redukovala, a to tak, že nakládá 
s představami jako s věcmi a s věcmi jako s představami.

Příklad jedné konstrukcionistické studie dějin všeobecného volebního práva umož­
ní ukázat na meze tohoto postupu. Práce Alaina Garrigoua jsou příkladné v tom, že se 
zaměřují na jádro demokratické politiky, totiž na výkon volebního práva v jednom z jeho 
podstatných aspektů, na praxi individuální a tajné volby. Ukázaly na zvláštní rozdíl, který 
existoval ve Francii mezi zavedením všeobecného hlasovacího práva (1848) a jeho účin­
ným prosazením se do pravidel a do mravů politiky, včetně udivujícího dlouhotrvajícího 
dozrávání techniky tajné volby (urna, vytištěné kandidátky a zejména volební zástěna), 
jež se prosadila až v roce 1913 po obtížných parlamentních debatách, jež začaly 1875 
(přičemž volební zástěna byla navrhována od roku III!).8 Odpor vůči volební zástěně je 
možno chápat jako typický projev francouzské nesnáze „vyjádřit pozitivní teorii demo­
kracie“, vlivem racionalismu experta stejně jako mesiášské strany-třídy, kteří neustále 
znehodnocovali a podřizovali volby jiným, zdánlivě vyšším formám reprezentace 
[Ronsavallon 1992: 449]. Alain Garrigou nezastává tento druh vysvětlení, který se podle 
něho nachází nepochybně příliš „uvnitř“ politiky, a místo toho vyvinul sociální genealogii

8) Rok III dle francouzského revolučního kalendáře, tedy 1795 (pozn. překl.).
264



Philippe de Lara: Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti“

„tajemství volební zástěny“, jejíž postupné propracovávání umožňuje uchopit postup 
konstrukcionistické problematiky. Historii volební zástěny vyložil nejprve nejklasičtějším 
fakticistním způsobem v článku z roku 1988 a vysvětlil ji jako konflikt mezi notábly, 
kteří bojovali proti volební zástěně jménem organické koncepce reprezentace, jež byla 
v jádře aristokratická (dokonce i když šlo o republikány, jako byl Charles Ferry) a demo­
kratickými „politickými podnikateli“, jimž volební zástěna představovala přirozený ná­
stroj společnosti složené z jedinců, tedy stoupenci takového pojetí politiky, jež se obrací 
k abstraktnímu, atomizovanému občanovi [Garrigou 1988]. Jestliže se tento článek hlásí 
ke klasické perspektivě kritiky buržoazní politické iluze, pak konstrukcionistický obrat se 
prchavě vynořuje v závěru jazykem marxistické teorie fetišismu: „Fetišistická iluze pro­
měňuje ve vlastnictví nástroje (volební zástěny) - jenž se stal symbolem - normy, jež se 
staly platnými jeho institucionalizací a jež byly vnuceny povinností ho užívat“ [ibid.: 45].

Pozdější článek „Sociální konstrukce hlasování“ [Garrigou 1993] prohlubuje a 
systemizuje konstrukcionistický postup. Politické instituce a jejich nástroje, jako tajné 
hlasování, představují jen „kontinuální a logický proces sociální konstrukce“ a „dějiny 
proměn hlasovacího aktu jsou jen genezí kategorie mínění, a vyvracejí tedy jeho naturali- 
zované nazírání v souladu s rytmem sociální amnézie jeho konstrukce“ [ ibid.: 7]. Jestliže 
se tedy sociální konstrukce násobí sociální amnézií, pak se dostáváme do pekelné genea­
logické smyčky, která vede k tomu, že každý politický koncept, jenž působí ve skuteč­
nosti, je hloupý, protože jeho uskutečňování vede nutně k zapomínání na jeho skutečné 
zdroje v důsledku naturalizace (jako kdyby historické vědomí bylo vyhrazeno pouze 
vzdělancům). Uvedená problematika vede k tomu, že se za odvážné kritické odhalení 
dává najevo formulace „symbolických“ významů, které ovšem obyčejní příslušníci de­
mokratické politické komunity velice dobře znají. „Významy jsou tak dobře vepsány do 
předmětů (urny, volebního lístku, volební zástěny), že se staly symboly“ [ibid.: 9]. „Do­
mestikace (voliče) definuje proces přijímání, jehož prostřednictvím došlo k interiorizaci 
norem. Toto zřejmé podrobení se, i když nestejné a nepochybně nikdy úplné objektivní­
mu řádu, uspořádanému prostřednictvím nástrojů, vychází jak z působivé objektivity 
soboru nástrojů pro hlasování, tak z příklonu k legitimním významům, jež jsou v nich 
objektivovány. Na jedné straně je hlasování spojováno se subjektivním svědomím, je to 
osobní mínění, které se projevuje v intimitě aktu; na druhé straně je spojováno s objekti­
vitou počtu, a proto nabývá smysl a účinek jen operacemi sčítání hlasů“ [ibid.: 38-39], 
Pod zdáním demystifikační dekonstrukce se zde setkáváme pouze s přeformulováním 
toho, co by bylo možné nazvat laickou teorií o hlasování, to znamená to, co ví a co si 
myslí každý občan. Dějiny všeobecného hlasovacího práva jistě nepatří mezi obecně sdí­
lené znalosti, ale neznalost těchto dějin nebrání přemýšlet o volbách těm, kteří volí. Ho­
vořit o „naturalizaci“ umožňuje snadno dosáhnout opaku, rovná se to však nepochopení 
toho, že obecné demokratické mínění je tvořeno normativními praktikami a vírami (jako 
je pravidlo ,jeden člověk, jeden hlas“), které jednající uznávají jako zvolené zásady na­
vzdory tomu, že zvyk znesnadňuje vynalézání alternativ.

Podivný nominalismus
Navzdory tomuto kruhovému propojení holých dat a konstrukcí, sociální konstrukce 
skutečnosti je velmi přitažlivá, protože sejí daří spojovat dvě mohutné a zdánlivě proti- 
kladné intelektuální vášně, totiž nominalismus se zavržením „naivního empirismu“, což 
představuje projev nedůvěry vůči slovům a vůči věcem zároveň.

265



Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

Zatímco filozof, tradiční myslitel, sedí u svého stolu, zachází s koncepty, s abstrak­
cemi a podléhá jejich kouzlu, protože je považuje za skutečnost, (de)konstruktér zachází 
pouze s jednotlivinami. Vše univerzální je jen chimérou nebo souborem jednotlivostí: 
tento předmět, toto gesto. Jde přece o to, zakroutit krk univerzálním fantomům, dekon- 
struovat je na jejich jednotlivé části. Stát, obecná vůle, umění, veřejné mínění, dělnická 
třída, a dokonce i Jacques Chirac, ti všichni neexistují jako takoví, jsou to sociální kon­
strukce. Falešné univerzální koncepty tradičního sociologa (nebo ideologie) se však ne- 
rozpouští do elementárních jednotek, nechť by to byly individuální strategie, faktická data 
nebo jiné atomy, ale do konstruktivních „praktik“ společnosti, do praktik „společnosti“, o 
níž pořád nevíme, z jaké látky se skládá.

Nechť je ovšem jakkoli velmi významný nominalismus v počátcích novověku od 
Occama po Hobbese, nechť lze pro každý vědecký postup co nejvíce doporučovat, aby 
byl opatrný vůči konceptům, jež se hodí ke všemu, zůstává skutečností, že onen výše 
naznačený nominalismus je bezbřehý, protože mu chybí ontologie upřesňující, z čeho 
povstávají jednotky, jež skládají svět (sociální konstrukce). Jde-li o konstrukci, proč zů­
stat stát uprostřed cesty? Domy jsou postaveny z cihel, ale cihly jsou z hlíny atd. Jinak 
řečeno, nic nebrání klást jeden a půlkrát konstrukcionistickému kontrukcionistovi otázku 
po konstrukci konstrukce, a to ad infinitum.

Takové je ostatně zaměření etnometodologie jako nejdůslednější školy konstruk- 
cionistického souhvězdí. Pro tento směr každá možná sociologie jakožto projev, který 
zůstává vně události, jíž si přeje vysvětlit, jen zakrývá svou závislost na smyslu a sociál­
ním řádu, jež produkují sami její „příslušníci“ v rámci jejich „situovaných“ (lokálních) 
interakcí. Odtud vzniká jednak jakási negativní sociologie, jež vyzdvihuje neúspěchy a 
slepé uličky, které se nevyhnutelné vyskytují v každém vysvětlení, pokud ponechává 
stranou aktivitu, vznikající z lokální produkce příslušníků sociálního řádu, nebo pokud ji 
zkresluje tím, že ji vyzdvihuje vně okruhu jejího „situovaného“ vzniku, na druhé straně 
dochází k monotónnímu zkoumání nekonečných „praktik“, kterými příslušníci utvářejí 
sociální řád, zejména ten, který je typický pro konverzaci. „Konverzační analýza“ byla 
takto konstituována v autonomní vědu, jež se hodně opakuje, jež je tak říkajíc lhostejná 
vůči svému předmětu, protože nachází vždy a ve všem tytéž postupy. Merleau-Ponty a 
Heidegger slouží jako podstatná inspirace pro etnometodologii, jež si přeje stát se socio­
logickou konverzí fenomenologie, jakousi empirickou analýzou Dasein. Radikálnost 
etnometodologie se odlišuje od smířlivějšího zaměření ostatních konstrukcionistických 
škol. Je jakýmsi chtěným krátkým spojením mezi dvěma antitetickými zaměřeními: mezi 
filozofickou antropologií bytí-ve-světě, jež transcenduje a popírá samu možnost pozoro­
vat a empiricky popsat tento aspekt lidského údělu a empirickou vědou o témž aspektu. 
Zmíněná volba nemožného nepostrádá velikosti, ani nepřímého poučení o problému mezí 
empirie. Na svém počátku dosáhla několika krásných výsledků na pomezí filozofie a 
sociologického popisu, ale její transformace v program musela nevyhnutelně zabřednout.9

Chtěl bych poznamenat k tomuto bodu, že ontologická dvojznačnost sociálního 
konstrukcionismu ohledně povahy „sociálního řádu“ zahrnuje starší dvojsmysl, jež v sou­
časných francouzských společenských vědách zanechala strukturalistická a marxistická 
stopa. Pojem organizovaná totalita, s nímž přišel Strukturalismus, se ve skutečnosti ne­
shoduje s primátem výrobních vztahů (Marx) nebo symbolické dominace (Bourdieu):

9) Viz například první kapitoly knihy Harolda Garfinkela, Studies in Ethomethodology [1984],
266



Philippe de Lara: Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti“

sociální řád lze chápat buď v termínech totality, nebo v termínech dělby ovládají- 
cí/ovládaní, ale kompatibilita obou perspektiv zůstává sporná. Jak dobře viděl Vincent 
Descombes [1996c], tento dvojsmysl se soustřeďuje ve slově „ideologie“. „Ideologie“ 
označuje pro strukturalismus ideje, které sdílí všichni, to znamená systém představ nějaké 
společnosti, obecně sdílené významy, kterou danou společnost organizují a které zajišťují 
v jejím nitru vzájemné porozumění lidí, zatímco sociologie dominace nazývá ideologií 
(falešné) ideje, jež vnucují ovládající ovládaným. Jedná se tedy o podstatný svár ohledně 
prvotních konstitujících složek lidské společnosti. Nicméně konstrukcionistický nomina­
lismus udržuje dvojznačnost a do jisté míry ho zdokonaluje tím, že navrhuje pojem infra- 
politického sociálního řádu (konstrukce), který by však bylo možné kombinovat s poli­
tickou interpretací téhož řádu (dominací).10

Sociologie proti historii

Sociální konstrukce skutečnosti je chvályhodně alergická vůči všemu, co se podobá filo­
zofii dějin, zejména vůči evolucionismu. Historie není abstraktním pohybem konceptů 
nebo časových období, které by vznikaly ze sebe navzájem. Jde o kritiku čistě spekulativ­
ních koncepcí historického pohybu, zejména když vedou k utvrzování nadřazenosti pří­
tomného času nad minulostí; jde o to vrátit historii k jejímu skutečnému subjektu, lidem a 
jejich praxi, k temnému nebo skvoucímu putování, opakování a inovace. Tento program 
by bylo možné jen podepsat, kdyby nebyl pokryt nejasnostmi, které ho svádějí ze správné 
cesty: záměnou variability a historicity, záměnou mezi porozumitelnosti dějinám a myš­
lenkou, že dějiny by měly mít nějaký cíl. 1) Poukazovat na nekonečnou rozmanitost 
praktik, na rozdíly, jež se mohou skrývat v různých epochách pod týmž slůvkem, to se 
ještě nerovná psaní dějin, ale je to nanejvýš jeho začátek. Jednoduchý fakt popisování 
těchto rozdílů, a fortiori jejich vysvětlování předpokládá, že budou pochopeny v nějakém 
logickém prostoru, na příklad jako větve nějakého systému možností, že budou přičleně­
ny k jiným rysům atd. Jestliže byly „konstrukce“, k nimž došlo v různých epochách eo 
ipso nesouměřitelné, jestliže na příklad vztah mezi pojmem „vláda“ pro nás a to, co pod 
tento pojem přiřazovali lidé 16. století, by byl čistě nominální, pak bychom nemohli ni­
kdy nic pochopit o našich předchůdcích. 2) Nelze dospět k pochopení minulosti bez ur­
čitých rámců porozumitelnosti. Abychom mohli hovořit o nějaké změně, je třeba 
postulovat nějakou věc, která se nemění. Nechť jsem omluven za to, že se cítím nucen 
připomínat tyto truismy, ale natolik spontánní nominalismus našich vědců zatemnil jejich 
zřejmost. Sociální konstrukce skutečnosti tím, že ve všem odhaluje evolucionismus, pře­
chází od oprávněné kritiky teze o tom, že historie má nějaký cíl nebo účel, k popírání 
nevyhnutelných podmínek porozumitelnosti dějinám.

Tyto koncepční chyby ovšem nepostihují sterilitou všechny práce, jež inspirovala 
sociální konstrukce skutečnosti. To plyne ze skutečnosti, že se empirické bádání zabývá 
předměty, které nejsou pouze konstrukcí, ale s nimiž se také občas skutečně setkáváme. 
Jestliže, jak zde tvrdím, konstrukcionistický přístup nepředstavuje opravdový vědecký 
program - i kdyby byl nesprávný - není nic divného na tom, že neovlivňuje přímo všech­
ny práce, které se ho dovolávají a že um a talent badatele zčásti unikají jeho vlivu. Kon­
strukcionistický přístup může být dokonce přínosný, jedná-li se o problematický popis 
nějakého předmětu. Každý pokus o poznání „sociálního světa“ je konfrontován s problé­
mem jazyka a metod popisu. Má se vytvořit žargon ad hoc nebo se mají parafrázovat

10) Velice zřetelně vyjadřuje tuto dvojznačnost Bernard Lacroix [1985].
267



Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

domorodé popisy? Jaké hlavní rysy má pozorování zachovat? Jak pojímat kritéria přes­
nosti v těchto záležitostech? Je nutné pojímat popis jako problém. Bylo by možné tvrdit, 
že existuje jakýsi fenomenologický moment zkoumání, a že dokonce může být určující 
vzhledem k určitým otázkám. Tak je tomu s výzkumy pracovních situací, interakcí v nitru 
místních skupin atd., v takových výzkumech, v nichž rozhoduje zřetel na detaily „inter­
akčního řádu“ (Goffman). Avšak je legitimní tento moment hypostazovat a povyšovat 
takovou sociální vědu, jež by byla jen popisnou za cenu přerušené vazby mezi popisem a 
vysvětlením? Konstrukcionistický přístup sjednává tomuto přechodu do krajnosti váž­
nost, tomuto přechodu od uznání závažnosti problémů popisu k jejich hypostázi tím, že 
dodává popisu „kritickou“ hodnotu (dekonstruuje údaje zdravého rozumu popisem toho, 
co není vidět) a odtud vede ke zhoubné záměně popisu a vysvětlení.

Jedna bezduchá filozofie
Školy sociální konstrukce skutečnosti, protože nedůvěřují jak naivně naturalistickým 
věcem, tak příliš idealistickému jazyku, umísťují místo svých konstrukcí kamsi dopro­
střed. Kardinálním pojmem tohoto výzkumného „terénu“ jsou „praktický“ smysl nebo 
„praktické“ vědění. Praktické vědění, to je manuální zručnost dělníka nebo kuchaře, obojí 
nepostižitelné „teoretickým“ věděním inženýra nebo receptáře, protože jsou ztělesněny 
v dispozicích, v důvěrném styku s jistým kontextem, jež není možné zcela vysvětlit, nic­
méně přece jen to je vědění, protože ho lze předávat, naučit se mu. Cíl této pozornosti 
vůči praktickému vědění je dvojí: 1) proti strukturálnímu funkcionalismu - zejména 
v jeho marxistické podobě - je třeba poskytnout místo idejím, důvodům, argumentům, 
konceptům jednajícího a jeho schopnostem, je nutné přestat vydávat ho za „kulturního 
idiota“, za judgemental dope (doslova za idiota, pokud jde o schopnost úsudku, podle 
pěkné formulace Harolda Garfinkela, zakladatele etnometodologie); 2) ale návrat jednají­
cího se musí uskutečnit bez toho, že bychom propadli intelektualistické koncepci jednání, 
jež by ztotožňovala důvody jednání, představy, které působí v sociálních praktikách 
s čistě kognitivními obsahy, jako jsou ty, jež lze připisovat vnějšímu pozorovateli bez 
masa a kostí - jak je tomu v případě teorií, které chápou racionalitu jednajících jakožto 
kalkuly. Jednající je takto rehabilitován, ale rehabilitace je dvojznačná: je současně úplná 
a omezená na místní sféru interakce. Jakmile se objeví institucionální prvek, znovu se 
shledáváme s obraty ohlašujícími ztrátu subjektu. „Praktické vědění“ v pojetí sociální 
konstrukce skutečnosti totiž nemá nic společného s nějakým věděním, protože tu chybí 
spojení s opravdu logickou a diskursivní dimenzí praktické racionality. Pierre Bourdieu 
v tomto ohledu velice jasně prohlašuje, že praktický smysl „se řídí logikou, která není 
logikou“ [Bourdieu 1980: 144], „Praxe“ tedy nemá nic společného s logikou a nejlépe ji 
uchopíme tehdy, je-li popisována termíny vyjadřujícími dispozice jako tělesnou obrat­
nost, gesta atd., mimo verbální formulace a racionalizace, které o zmíněných praktikách 
poskytují popisy nebo ospravedlnění teprve dodatečně, tedy popisy a ospravedlnění po­
vrchní a klamná. Důraz, kladený výhradně na „kontext“, na „tělo“, byť je někdy velmi 
plodný pro popis, prozrazuje neznalost toho, co je to praktický roíum. Na rozdíl od Aris­
totela nebo Wittgensteina, kteří se snažili pozitivně analyzovat praktickou racionalitu, se 
vyznačují uvedené dispoziční nauky čistě negativní definicí praktického vědění: jako 
podvědomým, nediskursivním, neformálním atd. Domnívat se ovšem, že logika a diskur­
sivita se nutně nacházejí na straně „intelektualismu“, které jakési autentické myšlení pra­
xe musí nutně překonat, jen dokazuje, že zůstáváme v zajetí toho intelektualismu, oné 
„velké epistemologické konstrukce (poznávající, pronikavé atd.) od Descarta po Quina“,

268



Philippe de Lara: Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti"

jež chápe lidské myšlení pouze jako kontemplativní a že jsme tedy neschopni rozpoznat 
logickou a sémantickou dimenzi jednání [Tylor 1997: i-ii].

Luc Boltanski a Laurent Thévenot [1991] vynakládají značné úsilí na prosazení 
vlastního místa pro argumentaci v sociologii, která se k tomu takřka nehodí. Argumenta- 
tivní repertáře („cités“), které sestavili, popisují evokujícím způsobem pluralitu osprave­
dlňujících rejstříků užívaných v sociálním jednání, avšak obtížně navazují na efektivní 
užití jednajícími. V saussurovských termínech by bylo možno mluvit, mutatis mutandis o 
jakési teorii jazyka, jež by postrádala dimenzi řeči. Procedury ospravedlnění, ponořené do 
aparátu „veličin“, jež jsou vlastní každému repertáři, se neliší od prostých disposic. Pro 
autory „modelu ospravedlnění“ má tento model otevírat „přístupovou cestu k analýze 
jednání v usměrněných systémech, jež umožní vyhnout se problémům nezamýšlené intro- 
spekce nebo mechanické objektivace“ [ibid.: 436]. Avšak iniciativa „osob“ je omezena na 
schopnost pohybovat se mezi šesti „světy“ (světem inspirace, světem domova, světem 
mínění, občanským světem, světem obchodu, světem průmyslu, což odpovídá šesti „veli­
činám“ nebo rejstříkům ospravedlnění). Schopnost „realizovat se v různých světech“ je 
dokonce bytostnou ontologickou známkou, protože je to ona, na níž se zakládá rozdíl 
mezi lidskými a jinými bytostmi. Tento „model vícero světů“ si přeje „zachovat proti 
(paradigmatům habitu a ostatních sociálních automatismů) jakousi nejistotu, pokud se 
týče jednání osob“ [ibid.: 267], Chce dojít k jisté „pragmatice reflexe“, mnohem spíše 
však vytváří určitý dispoziční model, který je zajisté sofistikovaný, nicméně zůstává ještě 
velmi vzdálen zamýšlené pragmatice. Nejistota totiž nestačí ke konstituování lidské ini­
ciativy: nedeterminističtí fyzikové neuvažují o elektronech jako o osobách. Uznání „situa­
cí“ (jednoho nebo více světů, v nichž se kdo nachází) nebo „kompetence přizpůsobení“ je 
příliš omezené na to, aby konstituovalo formu praktického soudu. Opět se zde shledává­
me se slabostí každé dispoziční teorie ducha, jakou kritizoval Peter Geach [1992: 4-7, 14­
15] ve své knize o mentálních aktech: kategorie dispozice neumožňuje vypovídat o men­
tálních aktech, především o soudu nebo argumentaci, protože jí lze stejně dobře a nerosli- 
šeně používat na to, že cukr má dispozici rozpouštět se v kávě.

Nesnáz je ještě zřejmější v etnometodologii. Jak je možné hovořit o „vědění“ nebo 
docela prostě o „reflexivnosti“, když jde o schopnosti omezené na lokální a pomíjivé, 
podvědomé schopnosti, jež jsou imanentní „praktickým výkonům příslušníků“ (skupiny, 
společnosti atd. - posn. překl.) do té míry, že je ani nelze formulovat jako maximy, natož 
jako argumenty? Jestliže je bytostným rysem tohoto praktického „vědění“ jeho neprů­
hlednost včetně a zejména pro samotného jednajícího, pak cesta kritiky intelektualismu 
končí ve slepé uličce.

Přízrak jazyka
V tomto posledně uvedeném bodu doprovází tezi sociální konstrukci skutečnosti velké 
nedorozumění. Více autorů prohlašuje, že jsou spřízněni s filozofickou kritikou intelek­
tualismu. Tato kritika představuje velké téma pro filozofii 20. století, jež sdílejí tak roz­
liční autoři jako Heidegger a Wittgenstein. Ale kritika abstraktní a kontemplativní kon­
cepce subjektu v různé podobě jako schránky na představy ve prospěch kontextuálního a 
aktivního zření „bytí-ve-světě“ (Merleau-Ponty) ztrácí svůj smysl, nespojuje-li se s reflexí 
jazyka a povahy jednání člověka jakožto bytí jazyka. Bez toho by nic neoddělovalo „tě­
lesnost“ (Merleau-Ponty) nebo „životní formy“ (Wittgenstein) od prostých mechanismů, 
nechť je chápeme v behavioristických nebo sociologizujících termínech.

269



Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

Připadá mně, že stoupenci sociální konstrukce skutečnosti tím, že se ze všech sil 
snaží o sociologickou aplikaci zmíněných filozofických idejí, pozbyli smysl pro to, co 
Charles Tylor nazývá „vztahem tělesnost-jazyk-společnost“ [Tylor 1997: viiij. Jejich 
práce věnují velikou pozornost „kategorizaci“, protože však jsou dobrými nominalisty, 
vidí v jazyku jen nástroj k pojmenování věcí. Zkušené oko sociologa pochopitelně nevá­
há kritizovat iluzornost neutrality nástroje, poukazuje na to, že jména věcí jsou sociálními 
produkty, jakési teorie, které více méně bez našeho vědomí utvářejí svět. Tak dle Mary 
Douglasové „klasifikace, které nám umožňují myslet, jsou nám poskytovány již hotové 
současně jako náš sociální svět“ [ibid.: 90], Jistě, mnozí konstrukcionisté se zdráhají při­
jímat tento determinismus instituce a dávají přednost jemnější analýze v pojmech interak­
ce, „koprodukce“ kategorií. Problémem v uvedené větě však není výraz „už hotové“, 
nýbrž výraz „klasifikace, které nám umožňují myslet“, jenž omezuje jazyk na funkci vy­
dělování kategorií a neuznává logickou a výrazovou dimenzi jazykové aktivity. Genealo­
gie kategorií tedy poskytuje jen velice částečný pohled na to, co bychom mohli nazvat 
rolí jazyka v dějinách.

Tato částečnost se projevuje na příklad v tom, jaký význam přikládají konstrukcio­
nisté malé knize Laurenta Thévenota a Alaina Desrosiěra [1988] o sociopro/esionálních 
kategoriích, v níž se její autoři nepochybně nesnažili podat brevíř sociologického nomi- 
nalismu. Wittgenstein, kterého se často dovolávají dnešní nominalisté, oprávněně kritizo­
val nominalismus za to, že uvažuje jako by se jazyk skládal jenom z podstatných jmen a 
jako by nemohl vypovídat o slovesech, logických spojkách atd. a gramatických struktu­
rách, pořádajících věty {Filozofická zkoumání, § 383) [Wittgenstein 1993], Někteří, jako 
Mary Douglasová, proto, aby mohli zapojit celek jazyka a nejen podstatná jména do rám­
ce sociální konstrukce, jsou dovedeni k vržení, že logika sama je jistým sociálním pro­
duktem, že tedy závisí na zvyku. Nikdo nikdy však nevystavoval na odiv odlišnou 
„logickou instituci“, dokonce ani neuvažoval o tom, čemu by se měla podobat. Sám Lé­
vy-Bruhl, který přišel s touto myšlenkou, nakonec opustil pojem „primitivní“ nebo 
„předlogické mentality“, její kariéra však nicméně pokračuje v jiných, ale stejně absurd­
ních podobách.

Nejvýznamnější část literatury o „symbolické účinnosti“ se vlastně soustřeďuje na 
kritiku jazyka, jež omezuje význam na jakýsi stroj na iluze: „Působivost všech aktů so­
ciální magie, jejíž kanonickou podobu představuje juristická sankce, může působit jen 
v míře, v níž vskutku symbolická síla legitimizace nebo lépe naturalizace (přirozené je 
přitom to, co neklade otázku po legitimizaci) pokrývá a násobí imanentní historickou sílu, 
kterou jejich autorita a autorizace posiluje nebo osvobozuje. (...) Víme, že to vlastní 
v symbolické účinnosti spočívá v tom, že může působit jen za tiché spolupráce, jež je o to 
jistější, čím je méně uvědomělá, ba dokonce subtilně vynucená, těch, kdož jsou ji podro­
beni“ [Bourdieu 1968: 13-15], Kamenem mudrců je to „pole“, které transformuje sym­
boly v síly a síly v symboly.

Řada historických faktorů může vysvětlit toto nepochopení jazyka: kontinuita re­
dukujícího pohledu na jazyk jako na zprostředkovatele (klamného) idejí od francouzské­
ho osvícenství (Condillac, na příklad) k marxistické kritice ideologie, slabý ohlas, který 
měla ve Francii moderní filozofie jazyka a logiky (od Humboldta k Wittgensteinovi, přes 
Peirce a Frega), vliv Merleau-Pontyho v kontextu zavržení fenomenologie společenskými 
vědami ve strukturalistické epoše. Merleau-Ponty skutečně svým nedokončeným dílem 
poznamenal pozitivně soudobé myšlení mohutností svých antiintelektualistických argu­
mentů, ale také negativně, prostě proto, že jazyk nebyl prvotním zájmem jeho filozofie. 
270



Philippe de Lara: Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti“

Domnívám se, že Merleau-Ponty takto zjednal vážnost koncepci lidského jednání a ko­
munikace, jež zanedbává logickou, artikulovanou dimenzi ve prospěch pouze dimenze 
„tělesnosti“.

Dodám, že ve francouzských společenských vědách lze snad najít jeho stopu rov­
něž na intimnější rovině stylu. Avšak na neštěstí tam, kde u autora Viditelného a nevidi­
telného jsou protichůdné formulace, oxymora („dotčený dotýkající“ atd.) prozatímními 
metaforami myšlení, jež je v pohybu, metaforami poetického úsilí, snažícího se uchopit 
unikající transcendentální argument, převzetí formulací téhož stylu vedlo ke spokojenosti 
s ani ... ani, s vložkami, se záměnou stručného označení nějaké antinomie s jejím řeše­
ním: sociologie není ani holistická, ani individualistická; struktury nejsou ani mentální, 
ani sociální; člověk není ani přirozená, ani konvenční; data jsou konstruována atd. Na 
příklad dle Pierra Bourdieua „nepřeháníme“, tvrdíme-li, že právo „dělá sociální svět, 
ovšem za podmínky, že nezapomeneme, že ono je uděláno jím“. A kousek dál můžeme 
číst: „Legitimitu, která je prakticky svěřena právu a činitelům práva rutinou zvyklostí, 
k nimž jeho užíváním vede, nelze chápat ani jako účinek uznání, jež univerzálně přizná­
vají jisté jurisdikci ti, kteří jsou jí podřízeni, té jurisdikci, jež, jak by si to přála profesio­
nální ideologie korporace právníků, by byla výpovědí o univerzálních a věčných 
hodnotách, tedy přesahujících dílčí zájmy, ani naopak jako účinek příklonu, k němu ne­
vyhnutelně dochází tím, co bylo jen zaznamenáním stavu mravů, mocenských vztahů 
nebo přesněji, zájmů těch, kteří vládnou.“ [ibid.: 13-14] Takové protichůdné formulace se 
užívají ve filozofii (nebo když se vědec setká s nějakým filozofickým problémem). Mo­
hou být užitečné za podmínky, že se neomezují na jednoduchou výpověď nějakého proti­
kladu nebo ne-smyslu, jenž je sám o sobě prázdný, a že mají platnost jen jako výchozí 
rámec pro skutečné propracování třetí cesty, kterou naznačují.

Může existovat více světů?
Sociální konstrukce skutečnosti chce být, v čemž spočívá nepochybně klíč k její svůd- 
nosti, originální a radikální doktrínou a vstřícným kompromisem zároveň, chce nabízet 
střední stanovisko vůči velkým dilematům, jimž jsou vystaveny sociální vědy.

Vágnost konceptu však může povzbuzovat dvojznačnost soudů. Tak jsou konstruk- 
cionisté jednou přívrženci epistemologického relativismu (každý má svou pravdu), jindy 
pouze „metodologického“ relativismu, který si klade nárok zachraňovat požadavky rea­
lismu a objektivity skutečna, jež jsou vlastní vědě. Pro ty první plyne z vykonstruovaného 
charakteru skutečnosti, že žádná skutečnost není. To, co se považuje za skutečnost, je 
pouze konstrukcí toho nejsilnějšího, je to konstrukce, která uspěla; viz studii Bruno La- 
toura o vědeckých sporech, jež se řídí principy typu: „Jelikož vyřešení nějakého sporu je 
příčinou nějaké stabilní představy o přírodě, nikoli jejím důsledkem, nikdy nemůžeme 
důsledek, stav přírody, užívat k vysvětlení toho, jak a proč byl nějaký spor uzavřen. (...) 
Stav přírody a stav společnosti (tj. čemu se věří) jsou dva symetrické důsledky jednání 
badatelů, jak dohromady zahrnout lidské a ne lidské“ [Latour 1995: 627-628]. Pro druhé 
by pak použití relativistického „principu symetrie“, jenž klade do závorky rozdíl mezi 
pravým a falešným, mělo představovat jen výzkumný postup, prozatímně použitelný po 
dobu výzkumu, avšak bez epistemologického dosahu. Vědecké pravdy jsou „sociálními 
produkty, relativně nezávislými na sociálních podmínkách jejich vzniku“ [Bourdieu 
1976: 97] (znalci ocení relativnost nezávislosti, ohlas „konečné determinace“, jež je dílem 
základny, o níž se předpokládá, že zachová „relativní autonomii nadstavby“). Domnívám 
se, že pojem sociální konstrukce skutečnosti nezbytně implikuje radikální relativismus:

271



Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

vždyť kolik je konstrukcí, tolik je perspektiv, které by nedokázalo sjednotit žádné objek­
tivní hledisko.

Tento argument bude rozvinut v další studii, jež se bude zabývat současnými rela­
tivismy a závažnými spory, k nimž vedou. Zde se budu držet kritiky jiného řádu. Zdá se 
mi, že většina konstrukcionistů přijímá příliš snadno tezi radikálního relativismu (ne­
existují fakta, pouze konstrukce), přičemž se domnívají, že unikají důsledkům tohoto 
stanoviska a kritikám, jež vzbuzuje. Stoupenci „silného programu“11 v sociologii vědění 
platí za mistry ve vyhýbáni se diskusi pomocí „anti-antirelativistické“ sofistiky, aniž by 
zaváhali před skvosty jako: „Není žádné neštěstí být relativistou, ostatně já sám jím ne­
jsem.“ Krásný výkon tohoto druhu představuje úvod Bruno Latoura k Vědě v akci. Rela­
tivismus pro něj představuje „vlajku, jež je ctí pro sociologii věd“. Latourovi se zdá, že 
redukce vědy na její sociální dimenzi znamená něco znehodnocujícího jen proto, že „so­
ciální“ je ztotožňováno s libovolným, konvenčním, iluzorním (je to kámen hozený do 
zahrádky Pierra Bourdieua). Avšak dík objevu, že se „společnost neutváří sociálně“ (ale 
předmětně), je možné tvrdit, že relativistická sociologie vědění představuje ve skutečnosti 
summum „realistické“ objektivity: neexistují ideje, jen předměty. Stoupence „metodolo­
gického relativismu“ odpuzuje tato brutální podoba popření a dávají přednost uhlazení 
ostrých hran ve snaze smířit sociální konstruktivismus a tradiční vědecký duch. Tak pro 
Philippa Corcuffa, když jsou vědecké pravdy „dány historicky a sociálně“, „pojem pravdy 
i nadále konstituuje pro vědeckou práci jakýsi regulační obzor“ [Corcuff 1995: 116]. 
Tento přístup se ovšem rovná popření existence problémů kladených relativismem, jako 
kdyby šlo jen o ideologicko-filozofické hádky, které sociální vědy mohou ignorovat 
s blazeovanou skepsí sociologa vůči velkým ideám, jež jsou jeho péčí svedeny ke skrom­
nějšímu údělu „sociálních konstrukcí“. Jako by stačilo připojit přídavné jméno „sociální“ 
k nějakému konceptu, abychom se zbavili nesnází, které vyvolává.

Vezměme si jeden příklad: konstrukcionisté ukazují, že lidé žijí a jednají v mno­
hých „světech“. Pro její strůjce nejde o pouhou sugestivní metaforu, nýbrž o opravdovou 
ontologii. Ontologickou reformu ohlašuje snaha převzít model knihy De la justification, 
jde jí o to, nahradit „důvěrně známá bytí“ sociologie nebo politické filozofie jinými „by­
tími“. Autoři díla si uvědomují riziko lingvistického idealismu, jemuž by byl vystaven 
model ospravedlnění, kdyby se sociální vztahy diskuse a ospravedlňování omezily na 
jazykové vztahy. Pak by se totiž sociologie neodlišovala od rétoriky. Právě proto zdůraz­
ňují „angažování se věcí“ nebo objektů ve „společných světech“, v nichž dochází k roz­
vinutí „rejstříků“. Zamýšlejí takto „uznat místo, které náleží („objektům“) v podmínkách 
realistického usuzování“ [Boltanski a Thévenot 1991: 30]: „Odkazujíce bok po boku jak 
realistickou fetišizaci, tak symbolickou dekonstrukci, chceme ukázat způsob, jakým lidé 
čelí nejistotě tím, že se opírají o předměty, aby vybudovali určité řády a naopak, jak 
upevňují postavení předmětů tím, že je spojují s vytvořenými řády“ [ibid.: 31]. Jenže se 
zde střetáváme s úplnou redefinicí pojmů světa a předmětu. Jestliže se zdá, že pojem 
předmět ještě kontrastuje s „vírami“ a s „důsledky jazyka“, je přece jen relativizován, 
protože existence předmětů se stává závislou na světech, do nichž se umisťujeme. „Každý 
z celků předmětů asociovaných s různými řády konstituuje koherentní svět“ [ibid.: 34]. 
Dokonce i když jde o otázku „přirozených předmětů“, pak je to ve smyslu toho, jakou 
lidé „mají možnost se změnit a projevovat v různých světech“ [ibid.: 281], Zabývá-li se 
sociologie ospravedlnění takto redefinovanými předměty, jak se ještě může její postup

11) Autorem tohoto výrazu je David Bloom [1982].
272



Philippe de Lara: Jeden sociologický přelud: „sociální konstrukce skutečnosti“

odlišovat od „rétoriky“, to je od lingvistického idealismu? Domnívám se naopak, že plu­
ralita světů implikuje ¡realistickou tezi: „Svět nahradily světy, jež jsou pouze verzemi“, 
píše veliký relativistický filozof Nelson Goodman, vynálezce této nové plurality světů. 
Goodman definuje svou pozici jako „radikální relativismus, jenž je výsledkem důsled­
nosti, relativismus, jenž vede k čemusi, co je příbuzné s ¡realismem.“ [Goodman 1992: 7 
a 15] Protiklad idealismu a realismu, aniž by byl zdaleka překonán, nabyl novou sílu ze­
jména díky pracím Goodmana a dalších pragmatických filozofů, kteří nově formulovali 
originálním způsobem idealistickou kritiku objektivity (což zase vedlo stoupence realis­
mu k rozvinutí nových argumentů. Spor tedy zůstává velice živý a to o to více, že je po­
vzbuzován ontologickou dvojznačností soudobé fyziky). Soudíme-li, že sociální vědy 
opravdu potřebují hovořit o vícero světech, mají-li promýšlet lidské jednání - což je ko­
nec konců možné - pak je třeba vstupovat do těchto sporů (to je onen důsledek rigoróz­
nosti, který Goodman zmiňuje) a prostý fakt, že se jedná o „sociální svět“ nestačí ke 
smíření realismu a ¡realismu, faktů a konstrukcí.

Zatím, co hlavní zájem o „nové sociologie“ spočíval v jejich původní pozornosti 
vůči živým koncepčním otázkám, naneštěstí konstrukcionistický postup je znovu zavírá 
poté, kdy byly stěží pootevřeny. Takový je konečný důsledek dvojznačného užívání ne­
konzistentního konceptu.12

Z francouzštiny přeložil Petr Horák

PHILIPPE de Lara je filozof a pracuje jako vědecký pracovník pařížské Ecole nationale des ponts 
et chaussés. Vydal mj. výbor z díla amerického filozofa Charlese Tylora pod názvem La Liberté 
des modernes (Paris, P. U.F. 1997) a řadu stalí ve významné francouzské revui Le Débat.

Literatura
Aron, Raymond 1967. Les étapes de la pensée sociologique. Paris: Gallimard.
Aron, Raymond 1969 (1938). La philosophie critique de l’histoire. Paris: J. Vrin.
Aron, Raymond 1983. Mémoires. Paris: Julliard.
Aron, Raymond 1986 (1938). Introduction à la philosophie de l’histoire. Paris: Gallimard.
Berger, Peter, Thomas Luckman 1986. La Construction sociale de la réalité. Paiis: Klincksieck.
Bloom, David 1982. Sociologie de la logique. Paris: Pandore.
Boltanski, Luc, Laurent Thévenot 1991. De la justification. Les économies de la grandeur. Paris: 

Gallimard.
Bourdieu. Pierre 1968. „La force du droit.“ Actes de la recherche en sciences sociales, no. 64.
Bourdieu, Pierre 1976. „Le champs scientifique.“ Actes de la recherche en sciences sociales, no. 

2-3. '
Bourdieu, Pierre 1980. Le Sens pratique. Paris: Éd. de Minuit.
Bourdieu, Pierre 1988. „Penser la politique.“ Actes de la recherche en sciences sociales, no. 71-72. 
Bourdieu, Pierre, J. Loic, D. Wacquant 1992. Réponses. Paris: Éd. du Seuil.
Corcuff, Philippe 1995. Les Nouvelles Sociologies. Paris: Nathan Université.
Descombes, Vincent 1995. La Denrée mentale. Paris: Éd. de Minuit.
Descombes, Vincent 1996a. Les Institutions du sens. Paris: Éd. de Minuit.
Descombes, Vincent 1996b. „L’esprit comme esprit des lois“ (entretien). Le Débat, no. 90.

12) Irène Théry, Marcel Gauchet, Phillipe Reynaud a Philippe Urfalino četli a kritizovali předchozí 
verzi tohoto článku. Vděčím jim za mnoho.

273



Sociologický časopis, XXXVI, (3/2000)

Descombes, Vincent 1996c. „Structuralisme.“ Pp. 647 in Dictionnaire de philosophie politique, 
ed. par Philippe Rayaud et Stéphane Riais. Paris: P.U.F.

Douglas, Mary 1989 (1986). Ainsi pensent les institutions. Paris: Ed. Usher.
Garfinkel, Harold 1984 (1967). Studies in Ethomethodology. Oxford: Basil Blackwell.
Garrigou, Alain 1988. „Le secret de l’isoloir.“ Actes de la recherche en sciences sociales, no. 71­

72: 22-45.
Garrigou, Alain 1993. „La construction sociale du vote.“ Politix 22: 5-42.
Geach, Peter 1992 (1957). Mental Acts. Bristol: Thoemmes Press, s. 4 - 7 a s. 14 - 15.
Goodman, Nelson 1992 (1978). Manières de faire des mondes. Nîmes: Ed. Jacqueline Chambon.
Knorr-Cetina, Karin, Aaron Cicourel (ed.) 1981. Advances in Social Theory and Methodology. 

London: Routledge.
Lacroix, Bernard 1985. „Ordre politique et ordre social.“ In Traité de science politique, éd. par 

Jean Leca et Madeleine Grawitz, vol. I. Paris: P.U.F.
Latour, Bruno 1995. La Science en action. Paris: Gallimard.
Morrissey, Robert 1997. L’Empereur à la barbe fleurie. Paris: Gallimard.
Ronsavallon, Pierre 1992. Le Sacre du citoyen. Paris: Gallimard.
Searle, John 1995. The Construction of Social Facts. New York: Simon and Shuster.
Thévenot, Laurent, Alain Desrosières 1988. Les Catégories socioprofessionnelles. Paris: La Dé­

couverte.
Tylor, Charles 1997. La liberté des modernes. Paris: P.U.F.
Wittgenstein, Ludwig 1993. Filosofická zkoumání. Praha: Filosofický ústav A V ČR.

Nositelé přeshraniční spolupráce 
na česko-německé hranici

FRANTIŠEK ZICH

Vydal Sociologický ústav A V ČR, Jilská 1, Praha 1, fax (02) 2222 0143, 
e-mail sreview@soc.cas.cz

Vyšlo v edici „Working Papers“ WP 99:4 
Jednotlivé výtisky můžete objednat na výše uvedené adrese 

Cena 129,- Kč (6 USD)

Shrnutí: Procesy evropské integrace zahrnují rovněž občanskou spolupráci přes 
hranice. Důsledky rozdělené Evropy v období „studené války“ se projevují nedo­
statečně rozvinutými kontakty a vztahy zejména mezi obyvateli na česko-německé 
hranici. V současné době nelze hovořit o existenci přeshraničního společenství 
v těchto regionech. Podle empirických šetření kvantitativně přibývá přeshraničních 
kontaktů, ale jen částečně se mění v trvalejší vazby. Bylo zjištěno, že přibližně jen 
5 % obyvatel česko-německého pohraničí má trvalejší, opakované vztahy s někým 
v Německu. Tito lidé tvoří aktivní část populace a jsou nositeli vytváření přeshra­
ničního společenství. Na poznání jejich sociální povahy a motivace ke spolupráci 
přes hranice byl zaměřen empirický výzkum v roce 1998. Bylo použito jak dotaz­
níkové šetření (n = 432), tak kvalitativních hloubkových rozhovorů.

mailto:sreview@soc.cas.cz

