
STUDENTI PÍŠÍ

Proč je moderní smrt tabu?’

MARIE PŘIDALOVÁ"
Fakulta sociálních věd Masarykovy univerzity, Brno

Why is Death Taboo in Modem Times?

Abstract: Somc authors in sociál Sciences perceive death in modem society as a ta­
boo. Othcrs assert that the taboo does not represent a public bul a private concern. 
The author of this article deals with the main features of modernity contributing to 
the negative attitude towards death. She tries to prove that the fear of death is 
formed by sociál and historical background.
Sociologický časopis, 1998, Vol. 34 (No. 3: 347-361)

Úvod

Smrt a způsob, jakým s ní moderní společnost zachází, se v souvislosti s faktem stárnutí 
populace stávají naléhavým problémem. Na základě polemiky autorů, kteří se problema­
tikou smrti a umírání zabývají, se pokusím odpovědět na otázku, do jaké míry je strach ze 
smrti a její tabuizace záležitostí individuálního osudu a do jaké míry je mohou ovlivnit 
společensko-historické a kulturní podmínky.

1. Smrt jako téma společenských věd

V moderních společenských vědách můžeme sledovat novou vlnu zájmu o problémy 
smrti a umírání od počátku 60. let 20. století. Během rozsáhlé akademické diskuse se 
vytvořily dvě skupiny autorů. Do první skupiny můžeme zařadit jména P. Ariěse, G. Go- 
rera, E. Kůbler-Rossové nebo N. Eliáše. Upozorňují na fakt, že moderní společnost se 
vyznačuje chorobným strachem ze smrti. Není schopna o ní uvažovat racionálně, ověn- 
čuje ji nepříjemnými až hrůznými představami, a proto o ní raději neuvažuje vůbec a 
vytěsňuje ji na nejzazší okraj svého zájmu. Nedokáže jí čelit, a tak se stává umírání 
v moderní společnosti traumatem jak pro umírajícího, tak pro jeho nejbližší okolí. Smrt je 
podle těchto autorů v moderní společnosti tabu.

Ariěs podrobně popisuje historický vývoj postoje ke smrti a rituálů s ní spojených. 
Na základě jeho srovnání je jasně viditelný rozdíl mezi praktikami společností tradičních 
a praktikami prováděnými dnes. Ve své práci dokládá, že lidé byli během celého středo­
věku až do doby romantismu se smrtí smířeni, brali ji jako přirozenou součást života, na 
kterou reagovali společně vžitými rituály. Oproti tomu moderní společnost považuje smrt 
za něco negativního. Vnímá ji jako překvapivé narušení všeho, co předcházelo. Společ­
nost smrt vytlačuje a tváří se, že život jde dál, jako by se nic nestalo - smrt jednotlivce 
nijak neohrožuje kontinuitu společnosti [Ariěs 1981].

’) Tato stať je zkrácenou verzí diplomové práce Postoje ke smrti a jejich proměny ze sociologické­
ho hlediska, kterou autorka obhájila na Fakultě sociálních věd Masarykovy univerzity v Brně 
v únoru 1998.
") Veškerou korespondenci posílejte na adresu: Mgr. Marie Přidalová, Ibsenova 4, 638 00 Brno, 
e-mail pridalov@phil.muni.cz

347

mailto:pridalov@phil.muni.cz


Sociologický časopis, XXXIV, (3/1998)

Gorer zaměřil svou pozornost na pohřební rituály a na základě svých výzkumů 
ukázal, že moderní lidé pohřby nenavštěvují příliš často, děti jsou z účasti na nich vyřa­
zeny úplně, kremace dostává přednost před klasickým pohřbem těla do země a rituál 
truchlení je v moderním prostředí něčím nepřijatelným a vyvolávajícím rozpaky. Tuto 
situaci označil jako pornografii smrti. Zatímco v uplynulých dvou stoletích bylo krajně 
nevhodné mluvit o pohlavním styku a porodu, smrt nebyla žádnou záhadou a nebylo ni­
čím zvláštním ji probírat. Ve 20. století se pruderie změnila, a zatímco sex se stává velmi 
přijatelným tématem k diskusi, smrt je naopak považována za něco nepřístojného. Smrt 
považuje Gorer za pornografii proto, že se stala něčím odporným, o čem by se nikdy ne­
mělo mluvit otevřeně [Gorer 1967 in Corr 1979, Ariěs 1981],

Kiibler-Rossová je označována jako průkopnice hnutí za humanizaci smrti. O ta- 
buizované smrti nejen mluvila, ale začala proti praktikám s ní spojeným bojovat. Jako 
lékařka pozoruje a popisuje tabu smrti v moderní společnosti na komunikaci s pacientem 
trpícím terminální chorobou a na péči o takového pacienta. Lékaři pečující o pacienta 
s terminální chorobou nejsou schopni překonat svůj vlastní strach ze smrti a vyhýbají se 
otevřenému rozhovoru s pacientem. S pocitem, že by mu sebrali veškerou naději sděle­
ním nepříjemné diagnózy, že by tuto zprávu pacient neunesl a že by jeho reakce uškodila 
všem přítomným, se raději utíkají k uhýbajícím větám, pokud od pacienta neutíkají úplně 
[Kubler-Ross 1978, 1992, 1995].

Elias se zaměřuje na fakt, že v civilizované společnosti člověk umírá sám, opuště­
ný. Moderní lidé se stydí vyjádřit své pocity před umírající osobou, protože jsou zvyklí na 
emocionální rezervovanost a zdrženlivost. Rozpaky a neschopnost navázat citově vřelou a 
upřímnou komunikaci s někým, kdo umírá, jsou výrazem celkového civilizačního tabu 
zaměřeného proti vyjadřování spontánních pocitů. Civilizační proces (který Elias podrob­
ně rozebral a popsal) zkultivoval naše chování, naučil nás ovládat vášně a nejednat afek- 
tivně. Na druhé straně nás zbavil bezprostřednosti, se kterou malé dítě reaguje na silný 
zážitek, radostný i žalostný [Elias 1986 in Šubrt 1996].

Druhá skupina autorů názor, že moderní společnost jako celek smrt popírá a vyhý­
bá sejí, nesdílí. Mezi tyto autory můžeme zařadit T. Waltera, R. Blaunera nebo R. G. 
Dumonta a D. C. Fosse. Podle nich není třeba vidět tabuizaci smrti a umírání v moderní 
společnosti tak tragicky a univerzálně.

Tito autoři především tvrdí, že tabuizace smrti je determinována sociálně a geo­
graficky. Není to tedy celá společnost, kdo se smrti vyhýbá, ale spíše skupiny s určitými 
charakteristikami. Podle výsledků psychologických měření strachu ze smrti, ze kterého 
vyplývá chování tváří v tvář smrti, mají staří lidé menší strach ze smrti než dospělí 
v mladším a středním věku, ženy se bojí smrti více než muži, věřící vykazují nižší strach 
ze smrti než lidé nevěřící, černoši se bojí smrti více než běloši, ovdovělí nebo osamělí se 
více bojí umírat než ti, kteří žijí s rodinou; obdobně 50 % starých lidí, kteří žijí v domo­
vech důchodců nebo v pečovatelských domech, má velký strach ze smrti, zatímco stejně 
velký strach zakouší jen 16 % těch starých lidí, kteří žijí v domácím prostředí. Jedinci, 
kteří vykazují vyšší stupeň seberealizace a cítí, že mají vysokou kontrolu nad svým živo­
tem, se bojí smrti méně než jejich protějšky. To souvisí se vzděláním - lidé s vyšším 
vzděláním (kteří budou mít pravděpodobně vyšší pocit seberealizace a kontroly) jsou 
méně úzkostní než lidé se vzděláním nižším [DeSpelder a Strickland 1992, Wass 1979],

Druhá námitka proti tvrzení, že smrt je v moderní společnosti tabu, je spojena s vě­
kovou strukturou moderních společnosti a byla zformulována Blaunerem [Blauner 1966

348



Marie Přidalová: Proč je moderní smrt tabu?

in Walter 1995]. Ten mluví o tom, že moderní smrt není zakázaná (forbidden), jak o ní 
hovoří Ariěs [1981], ale skrytá (hidden) mezi starým obyvatelstvem. Dříve lidé umírali 
v nejlepších letech a zanechávali po sobě obrovskou sociální, ekonomickou a psycholo­
gickou trhlinu především v rodinách, které byly na zemřelých ve všech těchto ohledech 
závislé. Za těchto okolností byly rituály u lůžka umírajícího, stejně jako pohřební a 
truchlící rituály velmi významné a důležité, protože pomáhaly pozůstalým vyrovnat se se 
smrtí, s utrpěnou ztrátou a s nutností restrukturovat rodinné role a vztahy. V moderním 
světě naopak většina lidí umírá ve vysokém věku. Děti těchto umírajících jsou již dospě­
lé, samy si vydělávají a jsou na svých rodičích nezávislé, své citové uspokojení čerpají 
zvláštního rodičovství, z radosti nad vlastními dětmi. Když babička nebo dědeček ze­
mřou, je to smutné, končí tím určité období života, ale jejich smrt nevyvolává takovou 
propast jako dříve. Dlouho předtím, než zemřeli, byla vyplněna. Blauner tvrdí, že dnes 
postrádáme naše zemřelé daleko méně než pozůstalí v dřívějších dobách. Proto jsme eli­
minovali veškeré rituály spojené se smrtí na minimum. Smrt v moderní společnosti není 
tabu. Není to prostě jen žádná velká záležitost.

Tato úvaha je jistě logická. Blauner však vynechává úmrtí, která jsou považována 
za nepřiměřená. Právě v situacích, kdy lidé umírají předčasně, a ne až v „předurčeném“ 
věku, nastává problém, jak se smrtí zacházet. Navíc inferiorní status smrti starých lidí 
nelze považovat za důkaz toho, že smrt v moderní společnosti není tabu. Ukazuje naopak, 
že toto tabu začíná daleko dříve, a to se stářím člověka. Staří lidé mají v současné společ­
nosti velmi špatné postavení a jejich neoplakávaná smrt je toho důsledkem.

Třetí argument, snažící se ochránit moderní společnost před nálepkou „smrt popí­
rající“, lze nazvat teorií limitovaného tabu. Říká, že smrt netabuizuje společnost jako 
taková, ale spíše dvě profesní odvětví, která s ní nejčastěji přijdou do styku. Jsou to zdra­
votnictví a média [Walter 1995].

Poslední obhajobou moderní doby, kterou zde chci uvést, je námitka, že strach ze 
smrti a její popírání není charakteristikou moderní společnosti, ale charakteristikou všeo­
becně lidskou. Strach ze smrti je lidskému jedinci přirozený a celý rozvoj jeho osobnosti 
je procesem potlačujícím tento strach a vědomí konečnosti. Všechny společnosti jsou 
založené na tom, že popírají smrt. Je to pro ně základní nutnost, aby mohly vůbec existo­
vat [Becker 1973, Dumont a Foss 1972], Moderní společnost se vyrovnává se smrtí do­
cela dobře důrazem na mládí, výchovu a rozvoj, tedy jakousi neustálou regenerací. Není 
to ona, kdo smrt popírá, ale jednotlivci, její členové: tabuizace smrti není záležitostí ve­
řejného prostoru, ale prostoru soukromého.

2. Příčiny tabuizace smrti

Moderní společnost se svým strachem ze smrti není zářivou výjimkou v historii lidstva. 
Lidé se bojí smrti od chvíle, kdy si uvědomí její univerzálnost a definitivnost. Ve vnímání 
smrti lze pozorovat podobnost mezi vývojem v předliterárních společnostech a vývojem u 
dítěte. U obou můžeme ze začátku najít víru, že smrt způsobuje vnější nepřátelská síla, 
nikoliv biologická předurčenost. Na dalším stupni vývoje je shodné vnímání smrti jako 
situace, která se dá vrátit zpět a mrtvý člověk může za jistých okolností znovu ožít. Ve 
chvíli, kdy dítě mezi 11. a 13. rokem života i člen primitivní společnosti dospějí k pozná­
ní, že smrt čeká na každého a že je nezvratná, otevírá se prostor pro úzkost nad pomíji­
vostí lidského života a jeho konečností [Choron 1963, DeSpelder a Strickland 1992],

349



Sociologický časopis, XXXIV, (3/1998)

Berger s Luckmanem považují smrt za závažnou „marginální situaci“, která obecně 
představuje největší hrozbu realitě každodenního života ve všech společnostech. Je mož­
ným zdrojem anomie. Každá společnost proto stojí před úkolem legitimizovat smrt a vřa­
dit ji tak do svého symbolického univerza [Berger a Luckmann 1966]. Ti, kteří pochybují 
o univerzální platnosti teze obviňující moderní společnost z tabuizace a přehnaného stra­
chu ze smrti, mají pravdu, že lidé se smrti báli odjakživa. Moderní lidé nejsou jedinými, 
kteří se smrti snaží vzdorovat. Domnívám se však, že jsou to opravdu společenské pod­
mínky, které dávají lidskému strachu ze smrti konkrétní podobu. Do jaké míry se strach 
ze smrti rozvine, potlačí nebo překoná, záleží na sociálním prostředí, a to jak na úrovni 
celé společnosti, určené jistými historickými parametry, tak v prostředí menších sociál­
ních skupin. Tradiční člověk neměl mnoho prostředků, kterými by mohl smrti vzdorovat. 
Moderní člověk má pro boj se smrtí úplně jiné podmínky. Smrt nebyla nikdy veselou 
událostí. Zatímco tradiční lidé se s její nevyhnutelností museli smířit (či rezignovat) a 
jednat tak, jak dané prostředí dovolovalo, moderní lidé se snaží smrti utéct, protože jí 
často utéci lze.

Řada zdokonalení, která moderní doba přinesla a která byla realizována s vírou 
v pokrok a lepší život, s sebou časem přinesla nezamýšlené důsledky, o kterých se v době 
zrodu neuvažovalo. O moderním strachu ze smrti můžeme také mluvit jako o nezamýšle­
ném důsledku modernity. Řada jejích specifických rysů totiž moderní strach ze smrti 
podmiňuje a dává mu tvar. Podívejme se, které to jsou.

2.1. Pokrok a rozvoj
Vzestup a stále pokračující rozvoj jsou programem moderní společnosti. Do oblasti smrti 
a umírání zasáhl pokrok velmi výrazně rozvojem hygieny, medicíny, vědy a zdravotnictví 
jako instituce. Nemoci, které dříve zabíjely, jsou nyní pod kontrolou lékařů. Tyfus, nešto­
vice, cholera, malárie, syfilis, tuberkulóza - to byly příčiny úmrtí obyvatelstva ještě v 18. 
a 19. století. Očkování, penicilín, rentgen, bakteriologie, diagnostika, prevence - to jsou 
příčiny, proč na tyto nemoci neumíráme dnes. Snížila se hrubá míra úmrtnosti. Jestliže se 
v roce 1855 pohybuje hrubá míra mortality v evropských zemích kolem 30 %o [Euro­
pean... 1975], ve 20. století se pohybuje kolem 10-12 %o. Kojení, lepší výživa matek, 
rozvoj porodnictví a dětské očkování snížily novorozeneckou a dětskou úmrtnost, která 
byla až do konce 19. století velmi vysoká. Zatímco ještě ve druhé polovině 19. století 
byly v Evropě kraje, kde se až polovina dětí nedožila patnácti let, ve druhé polovině 20. 
století zemřou v Evropě 1 až 2 kojenci ze 100 živě narozených [Možný 1990], Smrt se 
soustředila na stále vyšší a vyšší věkové skupiny. Střední délka života se (viděno optikou 
středověku) v průběhu 20. století neuvěřitelně protáhla až k 75 letům a stabilizovala se. 
Zemře-li někdo dříve, jeho smrt je považována za předčasnou.

Všechny tyto výdobytky pokroku jsou velmi pozitivní. Řada faktorů umožnila pro­
dloužit život. Je zde velmi dobrá šance stihnout prožít a vykonat spoustu věcí, aniž by byl 
člověk zastíněn nebezpečím nevypočitatelné smrti. Všechna tato pozitiva však výrazně 
formovala dnešní podobu umírání.

Prvním nezamýšleným důsledkem pokroku a rozvoje, který se projevuje v moder­
ním postoji ke smrti, je odstranění smrti z každodenního života a její odsunuti za zdi ne­
mocnice. Díky neustálému pokroku jsme si zvykli, že většina nemocí je dnes úspěšně 
léčitelná. Potřebujeme k tomu ovšem lékaře, kterého najdeme nejsnáze v nemocnici, kde 
se nám obklopen potřebnými přístroji a léky bude snažit pomoci. Pokud nám už jeho

350



Marie Přidalová: Proč je moderní smrt tabu?

pomoc nebude platná, zemřeme většinou za zdmi nemocnice, aniž by naši smrt viděl ně­
kdo jiný než profesionálové.

Řada studií uvádí, že 80 % zemřelých osob zemře právě v nemocnici [Benoliel 
1979, Nuland 1996, Giertler 1996]. Smrt má poměrně pevně stanovené teritoriální hrani­
ce a moderní člověk může s vysokou pravděpodobností prožít celý život, aniž by kdy 
viděl opravdovou smrt. Stoický filosof Seneca napsal, že se člověk může zbavit strachu 
ze smrti tehdy, když na ni bude pořád myslet, protože jen toho, co je nám známé, se ne­
bojíme. V moderní společnosti je smrt neviditelná, snažíme se na ni nemyslet, a proto se 
jí i víc bojíme. Jestliže Ariěs [1981] mluví o středověké smrti jako o smrti ochočené (ve 
smyslu neškodné, domestikované), můžeme tento přívlastek v jiném smyslu použít pro 
smrt moderní. Je ochočená ve smyslu spoutaná, kontrolovaná. Většinou jsme ji nikdy 
neviděli a máme o ní určité představy. Ty nemusejí být jenom horší než realita, mohou 
být také slibnější, a o to větším zklamáním je pak opravdová smrt. To, co neznáme, v nás 
pak nutně vyvolává úzkost. Přitom nejde o onen přirozený strach ze smrti, ale o strach 
plynoucí z neznalosti toho, co se vlastně v okamžiku smrti děje.

Rozvoj lékařské vědy a medikalizace smrti s sebou přinesly ještě jeden důsledek, 
který přispívá k tabuizaci smrti. Dříve lékaři léčili především následky určité nemoci. 
S rozvojem spolehlivé diagnostiky bylo možno rozeznat, co nemoc způsobuje a soustředit 
se přímo na její příčiny. Jednak jde o samotnou prevenci, jednak o radikální zákroky jako 
je transplantace srdce nebo operace tumoru. Racionální rovnice „příčina -> následek“, 
zcela běžně používaná nejen v lékařské vědě, vyvolala všeobecně sdílený pocit, že neu­
míráme proto, že jsme smrtelní, ale umíráme „na něco". Něco v lidském těle selhalo, 
lidská smrt měla nějaký důvod. Každá individuální smrt má své příčiny, které jsou odha­
leny po pitvě.

Bauman říká, že moderní člověk pochopil, že boj se smrtí samotnou je zbytečný a 
nesmyslný. Velmi hmatatelný smysl však má boj s příčinami smrti. Strach ze smrti může 
být rozčleněn na strach z jednotlivých „horůrků“, které smrt způsobují a které se poměrně 
dobře daří racionálně podchytit. Smrt sice nemůžeme popřít, ale můžeme seji snažit od­
dálit, vyhnout sejí čijí vzdorovat. Nezmůžeme mnoho se smrtelností jako takovou, ale 
můžeme předejít infarktu nebo rakovině plic. Mohu přestat jíst vejce, která obsahují cho­
lesterol, který mi ucpává věnčité tepny, což způsobuje infarkt. Mohu skoncovat s kouře­
ním, protože nikotin mi znečišťuje plíce a způsobuje rakovinu. Mohu cvičit a shodit 
nadbytečná kila, aby... Příčina a následek jsou zde velmi zřetelně propojeny.

Při všech těchto aktivitách už podle Baumana nezbývá čas uvědomit si, že projeve­
ná efektivita jednotlivých kroků ve svém celku nezabrání tomu, že jednou bude muset 
sebezdravější člověk umřít. Tím, že se člověk snaží natáhnout kapacitu života, zapomíná, 
že časové rozpěli života natáhnout nelze [Bauman 1992].

Neustálý pokrok v lékařské vědě nám tuto životní strategii umožňuje tím, že svými 
výzkumy se stále přesnějšími a lepšími nástroji zjišťuje příčiny našich neduhů a způsoby, 
jak se jim vyhnout.1 Navíc je tato strategie prevence zcela legitimní a dokonce žádoucí 
z hlediska snižování nákladů na zdravotnictví, které všude na světě překračují rozpočet.

1) Americký časopis Time a potažmo i český týdeník Týden uvádějí pravidelnou rubriku „Dobré a 
špatné zprávy o zdraví“. Jsou to malé zprávičky o nových objevech, které přinášejí nové poznatky 
o tom, jak lze či nelze změnit zdravotní stav od chřipky až po neplodnost. Jsou velmi přesným

351



Sociologický časopis, XXXIV, (3/1998)

Vraťme se zpět k faktu, že obyčejná smrt je v moderní společnosti neviditelná. 
Řekli jsme si, že díky pokroku převzali nemoc a smrt do svých rukou lékaři, a tudíž je 
smrt skrytá za branami nemocnice a moderní člověk nevidí umírat své blízké tak často 
jako člověk tradiční (pokud je vidí umírat vůbec). Přesto za svůj život uvidí moderní člo­
věk smrt naprosto cizích osob nespočetně vícekrát, než ji kdy viděl člověk tradiční. Uvidí 
ji v televizi, v kině a při hraní počítačových her.

Tak jako lékařská věda a její neslábnoucí schopnost hledat příčiny nemoci a ná­
slednou léčbu vyvolávají pocit, že téměř všechny těžké nemoci jsou léčitelné (že se tedy 
umírá na příčinu), podobný obraz vyhnuteínosti smrti přinášejí média. Přelétneme-li je­
nom zběžně každodenní zpravodajství (ať už v psané či obrazové formě), smrt, o které se 
píše, byla způsobena nějakou vnější příčinou - nehoda na silnici či pád letadla, násilné 
vraždy, přírodní katastrofy. Všem těmto příčinám šlo do jisté míry zabránit. Ale budiž. 
Svět je nakonec takový a média o něm přinášejí více či méně zkreslený obraz. Obraz 
smrti je však devalvován především tam, kde je smrt součástí zábavy.

Americké studie uvádějí, že mladý člověk ve Spojených státech uvidí na televizní 
obrazovce do svých 21 let něco mezi 13 000-18 000 případy smrti [DeSpelder a Stri­
ckland 1992]. Ačkoliv je to velmi vysoké číslo, které by mohlo znamenat, že před dítětem 
moderní společnosti není smrt skrývána, málokdy je smrt ve filmu zobrazena v její sku­
tečné podobě.

Smrt jako součást zábavy má téměř vždy nějaký důvod - lidé ve filmech umírají 
proto, že byli zabiti, a byli zabiti, protože byli v nesprávnou dobu na nesprávném místě 
nebo proto, že byli „zlými“ postavami v ději, nebo podlehli nemoci, anebo nemoci málo 
vzdorovali. Každé z těchto příčin smrti je do jisté míry možné se vyhnout. Televizní či 
filmová prezentace smrti zobrazuje individuální smrti individuálních aktérů za individu­
álních podmínek v takové podobě, že lze spoléhat na náhodnost smrti, na smůlu, na mož­
nost obejít ji. Nemůžeme popřít, že toto schéma někdy v realitě opravdu funguje, není 
však univerzálním vzorem. Televizní a filmová produkce tak může snižovat práh citli­
vosti k faktu, že smrt se týká všech a i v moderní společnosti s moderním lékařstvím mů­
že přijít zcela nečekaně.

„V televizi je smrt představením; stává se dráždidlem na nervy, které se používá 
proti všeobecné nudě z existence. (...) Smrti má být odebrán charakter pronikání 
metafyzična; její banalizace má odvrátit nepohodlnou otázku, která se s ní vynořu­
je... Smrt má být tak věcná, tak obyčejná, tak veřejná, že už v ní nezůstane nic 
metafyzického.“ [Ratzinger 1997: 46]

Lze namítnout, že není třeba kritizovat tuto nereálnou představu smrti a umírání, protože 
svět filmu a televize je transparentní fikcí, která má poskytnout únik od všedního života. 
Únikem je však pouze ve chvíli, kdy ji sleduje člověk s vytvořenou základnou pro vní­
mání určité reality. Smrt v moderní společnosti není zažitou realitou. Člověk ji zažije 
jednou, dvakrát, přičemž ji málokdy skutečně vidí. Ve filmovém světě se smrt téměř vždy 
týká těch druhých. Snižuje vážnost a hodnotu smrti, podvědomě pěstuje onu možnost 
vyhnutí se. Každá předčasná smrt je v moderní společnosti tragická, nečekaná a překvapi­
vá, protože vybočuje ze strategie moderního boje se smrtí - vyhýbání se příčinám.

dokladem toho, jak se indispozice lidského těla (vrcholící smrti) dá rozložit na jednotlivé příčiny a 
jak pod dobrou zprávou rozumíme schopnost překonat nemoc.
352



Marie Pridalová: Proč je moderní smrt tabu?

Rozvoj a pokrok - hesla moderní společnosti - tedy přispívají k pocitu, že se nás 
smrt netýká. Umírají ti druzi, kteří neměli dost štěstí. Pokrok v medicíně implicitně vnu­
cuje představu, že na každou nemoc se najde lék. V různých dokumentech o lidech naka­
žených virem HIV zaznívá z jejich úst víra, že dříve, než se u nich rozvine AIDS, najde 
se vakcína, která je vyrve z náruče smrti. Smrt jiná než smrt ve vyšším věku (a i ve vyš­
ších věkových kohortách můžeme slyšet osmdesátníka, který se podivuje nad smrtí šede­
sátníka) je smrtí neočekávanou a nespravedlivou.

Jestliže Charmaz říká, že fáze umírání popsané Kůbler-Rossovou jsou spíše než 
psychologickým procesem reakcí na sociální prostředí [Charmaz 1980 in Littlewood 
1993], můžeme jeho hypotézu vztáhnout na širší společnost. První fáze šoku a popření 
(„Já ne! Není to pravda!“) je reakcí moderního člověka zvyklého na to, že umírají ti druzí, 
kteří jsou nemocní, „zlí“ nebo mají smůlu. Druhá fáze hněvu („Proč právě já?“) je výra­
zem údivu nad tím, že v době neustálého pokroku, kdy medicína umí bojovat téměř se 
vším, může být člověk „v mém věku“ ohrožen smrtí - ta přece patří starcům! Tato neče- 
kanost smrti a představa její odvratitelnosti je do jisté míry podmíněna právě pokrokem a 
rozvojem moderní společnosti. Výše jsme se zmínili o tom, že dítě a člen primitivní spo­
lečnosti vnímají smrt jako vnější sílu, která nesouvisí s biologickou určeností. Moderní 
člověk se tomuto infantilnímu vnímání smrti přibližuje právě tím, jak se snaží bojovat 
proti příčinám smrti a vyhnout se jim.

Rozvoj, který na jedné straně přinesl mnoho užitečného, zároveň snížil hodnotu a 
význam smrti. Stále je zde otevřena možnost bojovat se smrtí a vyhnout seji, což zároveň 
znehodnocuje život, protože ten (z hlediska moderního člověka) nikdy nebude dokonale 
vylepšen, pokud v něm bude vystupovat smrt. A přitom „Kdyby staré nebylo zralé pro 
smrt, nic nového by se neobjevilo, a staré by nemohlo a nepotřebovalo být vyhlazeno, 
kdyby novému neškodilo a nezabíralo místo.“ [Jung 1995: 244]

2.2. Racionalizace a sekularizace
Poté, co byl tradiční svět „odkouzlen“, a moderní člověk může svět kolem sebe lépe kont­
rolovat, předvídat určité události a popřípadě proti nim zasáhnout nebo se jim vyhnout, 
smrt se musí nutně jevit jako absolutní selhání rozumu. Dokáže ji sice popsat, zjistit její 
příčiny, do určité míry s ní bojovat, ale nikdy ji nedokáže odstranit. Naopak tím, že ro­
zum zcela přesně popíše proces smrti, odumírání buněk a orgánů, chladnutí tělesné tep­
loty a rozklad těla, vědecky potvrdí: Ano, smrt je opravdový konec. Potom už není nic. 
Po celém životě prožitém v rozumově podložených jistotách stojí moderní racionální 
člověk před smrtí s prázdnýma rukama, jde nikam.

Sekularizace patří k základním charakteristikám moderní společnosti. Věda vytla­
čila náboženství, aniž by poskytla v otázkách smrti a umírání vhodný ekvivalent. Mali­
nowski říká, že smrt je nejrušivější a nejzmatečnější událostí v lidském životě a 
představuje největší ohrožení pro schopnost kalkulovat různé události. Proto je pravděpo­
dobně hlavním zdrojem náboženské víry [Malinowski 1967 in Walter 1993]. Jestliže 
moderní člověk věří v Boha daleko méně než člověk tradiční, neznamená to, že se už 
smrti nebojí. Spíše opak je pravdou. Ztrátou naděje a zdroje útěchy se smrt stává natolik 
hrozivou událostí, že jsou myšlenky na ni raději odsouvány do pozadí.

Moderní racionalita do jisté míry sebrala smysl tradičním rituálům kolem smrti. 
Rituál přípravy na smrt a loučení pozbyl významu v nemocničním prostředí, kde se o 
život bojuje všemi prostředky až do samého konce. Rituál přípravy nebožtíka na pohřeb 
(omývání těla a oblékání do svátečních šatů), který vykonávala rodina a sousedé, vymizel 

353



Sociologický časopis, XXXIV, (3/1998)

s profesionalizací pohřbů. Rituál truchlení je pro racionálního člověka v širším sociálním 
prostředí nepřijatelný. Odstraněním rituálů, které smrti dodávaly smysl, nebo alespoň 
poskytovaly útěchu, vznikl prázdný prostor, který zbavuje moderního člověka schopnosti 
opravdově čelit smrti vlastní a smrti druhých.

Člověk však k základní potřebě pocitu bezpečí potřebuje určité transcendentno, 
které by mu pomohlo najít klíč ke smrti. Jedním z velmi populárních zdrojů, ve kterých 
se racionální moderní člověk snaží najít smysl smrti, jsou knihy R. Moodyho. Začaly 
vycházet na konci 70. let. Moody na základě výpovědí klinicky zemřelých ukazuje, že 
smrt sama není opravdovým koncem a že posmrtný život existuje [Moody 1975].

V době, která je opřena o racionální postupy a kdy se obtížně věří něčemu vědecky 
neprokazatelnému, poskytl Moody prezentaci něčeho nadpozemského vědeckým způso­
bem. Pro mnohé může být těžké uvěřit svědectvím apoštolů z doby před dvěma tisíci lety; 
daleko hmatatelnější a uvěřitelnější jsou výpovědi obyčejných smrtelníků, které se navíc 
nezávisle na sobě shodují. Víra je jistý dar, založený na tom, že věřící už netouží po dal­
ších důkazech, které by ji podložily. Jednoduše věří, třeba v posmrtný život. S Moodyho 
materiálem může v posmrtný život věřit i ateista a mít přitom pro svou víru poměrně vě­
decké důkazy.

Je pravděpodobné, že by Moodyho knihy nikdy nezaznamenaly takový úspěch, 
kdyby lidé přeživší klinickou smrt líčili své zážitky jako něco negativního. Ačkoliv mů­
žeme práci Moodyho vnímat jako opravdový poklad v moderní době, kdy se o smrti ne­
mluví, vytváří zároveň druhý extrém - romantizaci smrti a její oslavu jako něčeho 
hezkého. Taková představa smrt zlehčuje. Mnoho filozofů a literátů dospělo k poznání, že 
smrt je tím, co našemu životu dává smysl a rozměr právě proto, že se nám jeví jako hro­
zivý konec. Jen s vědomím konce jsme schopni žít každý den tak, jako by byl poslední a 
to mu dodává vzácnost a krásu. Podle Moodyho publikací je smrt klidnou záležitostí sa­
ma o sobě. Nemusíme se na ni připravovat, nemusíme udělat nic pro to, aby byla pěkná. 
Oproti jakémukoliv náboženství postrádá etický motiv, snahu prožít život tak, aby smrt 
měla smysl.

Tibetský myslitel S. Rinpočhe říká, že to je právě druhá strana západního popření 
smrti - lidé si lehkovážně myslí, že smrt potká každého, že je to přirozené a bude to 
v pořádku. Tato teorie je hezká pouze do okamžiku, kdy člověk skutečně umírá. Postoj, 
že smrt je něco, co se postará samo o sebe a na čem není třeba pracovat, je pro vyznavače 
buddhismu stejně tak nesmyslný jako popírání smrti [Rinpočhe 1996],

Oproštěním se od náboženské víry přišla moderní společnost o přesvědčení, že 
tento život není jediný, který máme, a že na něm nemáme lpět, neprožívat ho jako maje­
tek, který nám bude smrtí odebrán. Příslib posmrtného života vytváří ze života pozem­
ského pouhou součást něčeho daleko rozsáhlejšího. Proto není třeba bát se, že o něj 
přijdeme.

Moderní společnosti nejsou ochotny přiznat věcem, svému životu ani trvalým hod­
notám, ke kterým se upínají jako ke zdroji jistoty, pomíjivost a nestálost. Zajisté a bez­
pečné považují to, co k sobě připoutávají jako majetek. Právě tento zápas o třímání a 
vlastnění všeho kolem sebe stupňuje bolest, kterou pociťujeme při jejich ztrátě. Pouze 
pokud nebudeme připisovat důležitost majetku, nebudeme se bát, že ho ztratíme. Kdo nás 
tomu ale naučí?

354



Marie Přidalová: Proč je moderní smrt tabu?

2.3. Profesionalizace a specializace
Zatímco v tradiční společnosti byla domácnost místem, kde se odehrávaly veškeré čin­
nosti potřebné k přežití (od zajištění obživy, léků, bezpečí až po profesní výchovu), mo­
derní společnost dělí tyto činnosti mezi instituce a odborníky. S neustálým rozvojem 
poznatků a vylepšováním už není možné, aby jeden člověk byl schopen obsáhnout všech­
ny vědomosti o tom kterém oboru. Bez pomoci specializovaných odborníků se obejde 
stále méně lidí a v moderní době tento vztah nabývá podoby závislosti, kdy se lidé řídí 
spíše jejich pokyny, než by přejímali zkušenosti předchozí generace. Selský rozum a 
obecné povědomí jsou redefinovány jako ignorantství a zaslepenost [Bauman 1992, Gid­
dens 1991].

V oblasti smrti a umírání se tato profesionalizace a specializace projevuje velmi 
výrazně. Aby bylo o umírajícího co nejlépe postaráno (nebo spíše aby byl umírající vzkří­
šen), je svěřen do rukou lékařů, a aby bylo co nejlépe postaráno o zemřelého, je jeho tělo 
svěřeno profesionálním pohřebníkům. Obojí znamená distanci blízké rodiny od umírají­
cího a absenci rituálů, které zmírňují bolest nad ztrátou. Od profesionálů se očekává, že se 
o umírajícího nemocného či zemřelého co nejlépe postarají, protože právě oni jsou těmi, 
kteří tomu opravdu rozumějí.

Adams považuje za hlavní příčinu dnešních problémů moderní společnosti se smrtí 
celý proces profesionalizace a změny v managementu umírání, kdy dochází k přesunu od 
laické způsobilosti k specializované připravenosti. Na případu Velké Británie ukazuje, jak 
zákon, který zakazoval sousedskou výpomoc porodních bab při porodech a pohřebních 
rituálech, změnil atmosféru kolem umírajícího. Zatímco autorita neprofesionálních po­
rodních bab byla založena na pečující racionalitě, vyplývající z osobní zkušenosti, prak­
tických dovedností a z interakce s ošetřovanými, autorita profesionálních lékařů čerpala 
z vědecké racionality, která se dá měřit, uchovat a ověřovat, protože je založena na vě­
deckých poznatcích. V takovém způsobu práce už však nezbývá prostor pro intuitivní 
řešení problémů založeném na interakci s nemocným [Adams 1993].

Právě u lékařského povolání vytváří profesionalizace velkou propast mezi klientem 
a odborníkem. Lékařova specializovaná znalost ho distancuje od „babských rad“ a tím 
někdy i od obyčejného lidského přístupu.2 Na druhé straně nemá nemocný člověk jinou 
volbu, než se v nemoci svěřit do rukou odborníků. V souvislosti s tabuizací smrti jsou 
často lékaři a celý nemocniční personál obviňováni z toho, že neumějí s umírajícími paci­
enty zacházet, že v nemocnicích je do péče o umírajícího pacienta zapojeno příliš mnoho 
přístrojů a žádný cit, že neumějí pacientovi s terminální chorobou sdělit pravdu a raději 
mu zapírají jeho stav do poslední chvíle. Proč je v prostředí nemocnice tak těžké hovořit 
o smrti?

Díky expanzi znalostí v oboru medicíny na základě vědeckých poznatků se po dru­
hé světové válce v lékařské péči zakotvil vědecký model nemoci. Výchova lékařů vychází 
z vědy a její aplikace. Na začátku svého studia se seznamují se složitou strukturou zdra-

2) Už v roce 1897 namaloval Pablo Picasso obraz velmi přesně zpodobňujíci tuto distanci vědecké 
a pečující racionality. Na tomto obraze je namalována žena ležící v posteli, z jejího obličeje je 
patrné, že je těžce nemocná. Po její pravici sedí lékař v klobouku, jednou rukou jí měří tep a ve 
druhé ruce svírá hodinky. Jeho pohled je upřený na vteřinovou ručičku, nikoliv na nemocnou ženu. 
Po ženině levici stojí řádová sestra, v náručí drží dítě (pravděpodobně dcerku nemocné) a s účast­
ným výrazem pacientce podává hrnek možná s čajem, možná s polévkou. Tento obraz se jmenuje 
„Věda a milosrdenství“.

355



Sociologický časopis, XXXIV, (3/1998)

vého lidského těla, aby později navázali zkoumáním nemocí, které jsou považovány za 
fyzickou a biochemickou odchylku od stanovených norem a které je nutno dostupnými 
prostředky odstranit. Dostupných prostředků ve 20. století neustále přibývá a nemoci, na 
které ještě na začátku století nebyl lék, se dnes běžně léčí. Autorita lékaře jako postavy, 
za kterou si chodíme pro úlevu od bolesti a vyléčení nemoci, nesmírně vzrostla. Málokdo 
pochybuje o náročnosti jejich přípravy na povolání, kdy jsou vychováváni k tomu, aby 
nás léčili, bojovali s nemocí a ulevili nám. Lékaři mají v moderní společnosti jeden 
z nejvyšších stupňů prestiže mezi jednotlivými profesemi a prestiž je doprovázena důvě­
rou.

Z této koncepce lékaře vyplývá několik problémů spojených s orientací na léčbu a 
pocitu selhání při absenci úspěchu, což se projeví při zacházení se smrtí. Lékař má k dis­
pozici tolik prostředků, že se na něj obracíme jako na poloboha, který má v rukou náš 
život. Je vnímán jako někdo, kdo nás má vyléčit, ne doprovázet v umírání.

První problém vyplývající z tohoto pohledu na lékaře můžeme označit jako pro­
blém paternalismu. Paternalismus je průvodním jevem téměř každého vztahu odborníka a 
laika. Laik se spoléhá na znalost a zkušenost odborníka a v tomto vztahu hraje roli vede­
ného dítěte. U vztahu lékaře a pacienta pak může nabýt opravdu velmi silné podoby už 
jen proto, že laik si vůbec nedokáže představit, k čemu všechna vyšetření jsou a co se za 
jednotlivými výsledky skrývá. Je zcela odkázán na znalost lékaře a jeho interpretaci. Lé­
kař sám, zaštítěný pacientovou nevědomostí, pak s vírou v konání dobra pro pacienta 
může zadržet jistou informaci nebo předepsat léčbu, aniž by pacient přesně věděl, k čemu 
je. Spíše než by lékař vysvětlil proč, co a jak, se shovívavým úsměvem sdělí: „Nebojte se, 
všechno bude v pořádku.“ Tato forma paternalismu je do jisté míry ospravedlnitelná, 
vezmeme-li v úvahu množství složitých informací, které by musel lékař přijatelnou for­
mou vysvětlovat, a množství dalších pacientů, které má v péči.

Z tohoto paternalismu pak vyplývá zamlžená konverzace mezi lékařem a pacien­
tem, založená na tom, že lékař ví a pacient se neptá, a pokud se ptá, lékař mu odpoví tak, 
aby pacient nebyl na pochybách o smysluplnosti léčby. Smrt v tomto prostředí získává 
nádech něčeho zcela nepatřičného, co narušuje atmosféru důvěry mezi odborníkem a 
laikem, a vyvolává představu odborníkovy neschopnosti. Právě kvůli odbornému pater­
nalismu je velice těžké zařadit smrt do komunikace mezi lékařem a pacientem jako něco 
zcela přirozeného.

Druhým problémem je poměrně striktní rozlišeni léčby a péče. Lékařství je vnímá­
no jako prostředek k zabezpečení léčby („spravit to, co se pokazilo“) a ošetřovatelství 
jako prostředek k zabezpečení péče (pacientův celkový stav). Při profesní specializaci je 
lékař, orientovaný na mechanickou intervenci, oddělován od poskytování péče, která je 
přenechávána především sestrám a pečovatelkám.

Lékař se více soustředí na pacientovy problémy tělesné než duševní, což je zejmé­
na při jednání s nevyléčitelně nemocným pacientem velkým negativem. Péči o duševní 
pohodu nechává takový lékař na sestrách jako něco méně podstatného. Zdravotní sestra 
nebo ošetřovatelka však nemá takové pravomoci, aby mohla použít těch prostředků, které 
pro dobrou péči o pacienta potřebuje.

Orientace na léčbu, podmíněná znalostí přírodních věd, jejichž výsledky jsou velmi 
spolehlivé a jasně měřitelné, vede k nedůvěře lékařů k postupům odborníků věd sociál­
ních, kteří své výsledky opírají mnohdy o velmi těžko definovatelné či měřitelné pojmy. 
Při mém rozhovoru s psycholožkou a sociální pracovnicí jednoho onkologického ústavu

356



Marie Pridalová: Proč je moderní smrt tabu?

vyšlo najevo, že existuje jakýsi nepsaný souboj mezi „somatiky“ (rozuměj lékaři) a „lé­
čiteli duše“, kteří se vzájemně obviňují z omezenosti svého pohledu, aniž by kdy navázali 
opravdovou spolupráci. Přitom právě spolupráce s psychologem, terapeutem či sociálním 
pracovníkem by mohla výrazně zlepšit komunikaci mezi lékařem a terminálním pacien­
tem a lékařům by se tak otevřel prostor pro to zbavit se strachu z nevyléčitelných pacien­
tů, který plyne z povahy jejich povolání. Důsledný paternalismus a léčba oddělená od 
péče (tzv. biomedicínský model nemoci) jsou důvodem, proč je smrt v nemocničním a 
lékařském prostředí tak nepříjemným tématem.

Lékař byl v předchozích odstavcích vylíčen jako silně racionální bytost, která za 
svou hlavní náplň považuje léčbu na základě vědeckých poznatků. Smrt považuje za ne­
přítele, proti kterému lze bojovat, a nepřipouští, že pacient potřebuje i jinou péči než tu o 
fyzické problémy provázející nemoc. Není to však celá pravda a je třeba si uvědomit, že 
lékaři hrají svoji sociální roli, na kterou jsou kladena jistá očekávání, a tato očekávání na 
ně klademe my, pacienti. Jsme tolik vyděšeni smrtí, že k nim upínáme svou naději a če­
káme, že nás zachrání.

Lékaři o své sociální roli dobře vědí a samotná smrt je pro ně velmi stresujícím zá­
žitkem. Smrt staví lékaře do schizofrenní situace, kdy je na jedné straně tím, kdo byl po­
věřen záchranou lidských životů a na koho jsou v tomto postavení kladena vysoká 
očekávání, na druhé straně cítí, že jsou chvíle, kdy je medicína bezmocná a kdy si není 
jistý, jak správně jednat. Nesmíme zapomenout, že to není jenom lékařova neschopnost 
mluvit s pacienty o smrti. Sami nemocní mnohdy pravdu slyšet nechtějí, úzkostně se drží 
představy všemocné medicíny, a v těchto případech je pak obtížné „pomáhat doprovázet 
ke konci“.

Z výše napsaného vyplývá, že rozvoj a racionalizace moderní společnosti přispěly 
k vysoké profesionalizaci lékařského povolání ve smyslu jeho výlučnosti. Bez patřičné 
přípravy laik nedokáže proniknout do jeho tajů, tudíž je odkázán na důvěru v lékaře a 
techniky, které k léčbě používá. Málokdo z nás jde do nemocnice umřít, většinou se tam 
jdeme vyléčit. Tato zodpovědnost a důvěra v lékaře stejně jako jejich vzdělávání v nich 
podporuje pocit, že smrt je výsledkem selhání (ne nutně selhání lékaře jako osoby, ale 
jako představitele oboru, který je velmi rozvinutý).3 Jejich vysoká odbornost jim zavírá 
možnost obyčejné lidské bezradnosti či neschopnosti. Podíváte-li se do Odpovědí na 
otázky o smrti a umírání Kubler-Rossové [1995], zjistíte, že autorka často radí lékařům, 
aby pacientům přiznali, že se cítí bezmocní, ačkoliv by jim rádi pomohli. Na druhé straně 
Buckman říká, že v praxi si mohou jen ti nejzkušenější a nej respektovanější lékaři dovolit 
přiznat bezradnost, aniž by byli okamžitě odsouzeni [Buckman 1995].

Rozvinuté zdravotnictví je tedy bezesporu jedním z prvků, které ovlivňují tabuizaci 
smrti v moderní společnosti. Není to ovšem pouze vina zdravotnického personálu, ale 
také nás pacientů. Rozsáhlé možnosti medicíny bereme jako samozřejmost, aniž bychom 
si dokázali uvědomit jejich hranice.

3) Nic tento fakt nevystihuje tak dobře jako popis doktora Nulanda jeho prvního setkání se smrtí už 
v roli lékaře: „Když jsem byl teď sám v pokoji s opravdovou mrtvolou (...) uvědomil jsem si, že 
jsem úplně zalitý potem. Stékal mi po tváři, moje ruce a krátký bílý kabátec byly nasáklé tmavou 
krví, která vytekla z McCartyho hrudníku po mém dlouhém řezu. Začal jsem usedavě vzlykat, 
zdálo se mi, že na McCartyho křičím, aby se probudil, že do jeho ucha přímo ječím jeho jméno, a 
věděl jsem, že pláču ze zmarněni a lítostí nad svým i jeho selháním.“ [Nuland 1996: 25]

357



Sociologický časopis, XXXIV, (3/1998)

2.4. Pluralita a privatizace významu
Pluralita je rys typický pro postmoderní nebo pozdně moderní formu společnosti. Oproti 
strnulému tradičnímu světu se před současným člověkem otevírá možnost výběru mezi 
rozmanitými myšlenkovými systémy, světovými názory a životními styly. Existují vedle 
sebe více či méně pokojně a legitimně a volba leží na samotném jednotlivci.

Tato kulturní pluralita může být na jedné straně velmi osvobozující a posilující 
zkušeností - otevírá před člověkem mnoho příležitostí a možností při rozhodování či 
jednání, což v tradičním světě nešlo. Umožňuje, aby vedle sebe existovaly protichůdné a 
vzájemně se vyvracející názory, a je na samotném jednotlivci, který z názorů se mu jeví 
jako nejuvěřitelnější či nejvíce podložený důkazy a který se nejlépe bude hodit do obrazu 
vytvářejícího jeho identitu. Na straně druhé však pluralita podkopává vizi jistoty vědo­
mosti, o kterou usilovali původní zakladatelé vědy, když věřili, že svou prací připravují 
cestu k bezpečně podložené znalosti světa přírodního a sociálního. V pestré nabídce plu­
rality totiž neexistuje autorita, která by potvrdila definitivní platnost, neomylnost a trva­
lost rozmanitých životních stylů, názorů a jednání. Nemůžeme mít jistotu, že to, co platí 
dnes, bude platit zítra. V pozdně moderní společnosti je běžné, že se neustálou revizí 
zpochybňuje to, co bylo dříve považováno za dost dobré. Pod vlivem nových poznatků se 
může to, co bylo dosud jistotou, změnit v nepravdivý blud [Giddens 1991].

Tato skutečnost úzce souvisí s postojem ke smrti. Kulturní pluralita moderních 
společností umožňuje, aby vedle sebe existovaly rozdílné pohledy na smrt. I ve střední 
Evropě můžete být stoupencem buddhismu a věřit v převtělování duší, můžete být křes­
ťanem a věřit ve vzkříšení, můžete být přesvědčený ateista a smrtí, po které není nic, se 
nemusíte zabývat, můžete věřit výzkumům R. Moodyho a existenci posmrtného života, 
můžete se vracet k antickým směrům a názorům na smrt. Můžete zvolit jiné formy boje 
za kolektivní nesmrtelnost jako jsou nacionalismus, rasismus anebo třídní konflikt. Nikdo 
vám v tom nebude bránit a bude záležet jen na vás, která ze zmíněných autorit je pro vás 
nejvěrohodnější. Ke smrti se můžeme stavět mnoha způsoby. Smrt může být vnímána 
jako všudypřítomná hrozba anebo jako blahodárný katalyzátor, který nás vybízí k většímu 
uvědomování si života a k větší tvořivosti. Smrt se může zdát potupným koncem nejlep­
ších lidských úspěchů nebo může být vítána jako úleva od životních útrap. Smrt má mno­
ho významů.

Smrt má mnoho významů, a to se stává pro moderního člověka problémem. Ačko­
liv mohou být osvobozující ve smyslu nabídky různých alternativ, mnohostrannost těchto 
významů a jednotlivých pohledů na smrt zesiluje hrůznost smrti v jejím obecném smyslu. 
Není autority, která by řekla, jak je to doopravdy, a který z přístupů je ten nejsprávnější. 
Čím větší diverzita přístupů ke smrti, tím obtížnější je najít společně sdílený význam, 
který by zmírnil úzkost z našeho konce. V tradičních společnostech takovou monopolní 
autoritu na význam smrti držela církev a křesťanské náboženství. Právě se zhroucením 
tohoto velkovyprávění přišla společnost o sdílení významu smrti a ponechává zcela na 
jednotlivci, jak smrt zařadí do svého života. Dochází k privatizaci významu.

Sama moderní společnost však má způsob, jakým se se smrtí vyrovnává. Důrazem 
na mládí, aktivitu, rozvoj a pokrok smrt neustále překonává a není pro ni reálnou hroz­
bou. Bauman píše o tom, že postmoderní kultura je „neustálou generální zkouškou smrti“, 
kdy vše jenom dočasně zmizí a je nahrazeno novým. Nové výrobky, nové technologie, 
nový dům, nové místo, nová manželka, čerstvé zprávy. Ty jednoduše přicházejí a odchá­
zejí a začínají nudit, když trvají příliš dlouho [Bauman 1995: 37]. Je to vlastně jakési

358



Marie Přidalová: Proč je moderní smrt tabu?

každodenní prožívání smrti ve smyslu ztráty. Ovšem právě proto, že pomíjení a koneč­
nost nejsou definitivní, že ztráty jsou vždy nahraditelné, nemusejí vyvolávat existenciální 
úzkost. Pokrok nikdy nekončí a stále může pokračovat. Proto má moderní společnost 
z tohoto hlediska vyřešen problém strachu ze smrtelnosti: není smrtelná, protože je pořád 
co zdokonalovat a proti čemu bojovat. Tento způsob vřazení marginální situace do sym­
bolického univerza společnosti, jak o něm mluví Berger s Luckmanem, je ale přijatelný 
pouze na úrovni tak abstraktního pojmu, jakým společnost je. Jednotlivcům, kteří ve 
společnosti žijí, však útěchu nepřináší. Jejich život se nedá obnovit, nemohou jej znovu 
začít.

Moderní společnosti chybí při snaze vyrovnat se se smrtí závazná (a snad i svazují­
cí) tradice, která poskytuje návod, nejen jak se v jistých situacích chovat, ale také tomuto 
chování udává smysl. V prostředí moderní plurality tato obecně sdílená znalost chybí a to 
můžeme označit za jeden ze zdrojů moderní rozpačitosti nad smrtí. Bohužel však těžko 
můžeme hledat způsob, jak v moderní společnosti najít a prosadit společně sdílený vý­
znam smrti. Už vůbec by toto úsilí neměl prosazovat sociolog, pro kterého by názorová 
pluralita a relativita v moderní společnosti měly být akceptovaným a výchozím stavem.

3. Závěr

Snažila jsem ukázat na konkrétní společenské rysy, které podmiňují způsob, jakým mo­
derní společnost zachází se smrtí. Kloním se spíše k těm autorům, kteří říkají, že je to 
společnost, kdo smrt tabuizuje. Zároveň se však domnívám, že není třeba tento fakt neu­
stále objevovat a považovat ho za něco překvapivého. Samotná povaha moderní společ­
nosti tabuizaci umožňuje a tento jev je jakýmsi nezamýšleným důsledkem řady 
zdokonalení a vylepšení, která nám moderní doba přinesla.

Společnost je ve stadiu, kdy svou vlastní podstatou staví smrt v událost beze 
smyslu a ponechává jednotlivce, aby smrti přiřkli svůj vlastní smysl, což se jeví jako je­
den z možných zdrojů moderní nejistoty před smrtí. Podíváme-li se však na jednotlivé 
rysy moderní společnosti, o kterých jsme si řekli, že jsou příčinami tabuizace smrti, jsou 
to ty, se kterými je náš běžný život velmi úzce spjat a které nemůžeme jednoduše zrušit. 
Pro většinu lidí by taková změna byla daleko nepříjemnější než sama úzkost z konečnosti 
života. Tato skutečnost je velmi důležitá. Řekneme-li totiž, že je to moderní společnost, 
kdo svou povahou umožňuje tabuizaci smrti, musíme mít na paměti, že jsou to samotní 
lidé, kdo tuto podobu moderní společnosti vytvářejí a udržují. Také oni se podílejí na 
reprodukci postoje ke smrti, který moderní společnost poskytuje.

Bohužel právě proto, že tabuizace smrti je velmi hluboce propojena se zásadními 
rysy moderní společnosti, nemůžeme předložit návod, jak změnit postoj široké veřejnosti 
ke smrti, aniž bychom tímto návodem neútočili přímo na podstatu oněch zásadních rysů 
společnosti. Představa tak hlubokých změn není nikdy populární a mnohdy je zavržena 
jako neplodná.

Na jiném místě se podrobně zabývám možnostmi, které by mohly vést ke zlepšení 
umírání a postoje ke smrti, a impulsy, které by mohly vést k jejich rozšíření [Přidalová 
1998], Jedná se především o hospicovou péči, domácí péči, záměnu biomedicínského 
modelu nemoci za model biopsychosociální, využívání skupinové psychoterapie u termi- 
nálně nemocných pacientů a organizaci svépomocných sdružení na pomoc pozůstalým. 
Ve všech těchto možnostech se skrývá snaha o nalezení hodnoty smrti, o přiznání strachu 
z ní, ale i o způsobu, jak se s tímto strachem vyrovnat, v nejlepším případě pak dojít ke

359



Sociologický časopis, XXXIV, (3/1998)

smíření se smrtí. Jejich význam je nepochybný. Nemůžeme se však spoléhat na masový 
úspěch těchto alternativních způsobů zacházení se smrtí. V pozdně moderní společnosti, 
jejíž nedílnou součástí jsou pluralita, relativismus a reflexivita, jsou všechny velké myš­
lenky jen jedny z mnoha, které máme k dispozici. Často také v jejich záplavě docela 
rychle zapadnou. Nemá smysl hledat světonázor přijatelný širokým masám a snažit se je 
přesvědčit, že musíme změnit svůj vztah ke smrti. Taková snaha by musela být vnímána 
jako jistá forma ideologie a brzy by byla některým sociologem odhalena její latentní 
funkce.

Smysl ovšem má prosazovat alternativní chování a alternativní postoje ke smrti ja­
ko instrumentálie přístupné těm, kdo o ně stojí. Ačkoli jsou moderní lidé obviňováni 
z toho, že neumějí se smrtí zacházet, z některých studií vyplývá, že ochota lidí starat se o 
své umírající rodinné členy není zdaleka zanedbatelná [Topinková 1995, Emingerová a 
Kašpárková 1996]. Proto je třeba dát příležitost těmto alternativám a dát jim prostor pro 
to, aby na sebe upozorňovaly. Hospicová hnutí, domácí péče, biopsychosociální pojetí 
nemoci, svépomocná sdružení a další budou některými považovány za podivný výstřelek, 
kterému se obloukem vyhnou. Pro ty, kteří cítí, že jim všeobecná atmosféra kolem smrti 
nevyhovuje a že by se v posledních dnech svého života nebo života svých blízkých chtěli 
chovat jinak, bude tato možnost úlevou.

Strach ze smrti je úzce provázán s postojem k životu. Pro moderního člověka je ži­
vot časovým úsekem, kdy je možno konzumovat vše, co moderní společnost nabízí. Při 
tomto postoji k životu nemůže být smrt ničím jiným než zlověstným přerušením. Nemů­
žeme čekat, že se společnost jako celek zcela vzdá svého programu pokroku, rozumnosti, 
odbornosti a individuality. Můžeme však podporovat hloubení tunelů do zdi popření a 
nezájmu.

MARIE PŘIDALOVÁ absolvovala v letošním roce Fakultu sociálních věd Masarykovy univerzity 
v Brně. Působí v Domě léčby bolesti s hospicem sv. Josefa v Rajhradě u Brna jako sociální pra­
covnice a pracovník pro vzdělávání a propagaci hospicové péče.

Literatura
Ariěs, P. 1981. The Hour of Our Death. New York: Vintage Books, A Division of Random House. 
Bauman, Z. 1992. „Survival as a Sociál Construct.“ Pp. 1-36 in Theory, Culture & Society vol. 9. 

London: SAGE Publications.
Becker, E. 1973. The Denial of Death. New York: Free Press.
Benoliel, J. Q. 1979. „Dying in an Institution.“ Pp. 137-156 in Dying: Facing the Facts, ed. by H. 

Wass. Washington: Hemisphere Publishing Corporation.
Berger, P. L., T. Luckman 1966. The Sociál Construction of Reality (A Treatise in the Sociology of 

Knowledge). New York: Anchor Books.
Blauner, R. 1966. „Death and Sociál Structure.“ Psychiatry 29: 378-394.
Buckman, R. 1995. „Breaking Bad News: Why Is It Still So Difficult?“ Pp. 172-179 in Death, 

Dying and Bereavement, 4th ed., ed. by D. Dickenson. London: J. Malcom, SAGE Publicati­
ons.

Corr, C. A. 1979. „Reconstruction the Changing Face of Death.“ Pp. 5-42 in Dying: Facing the 
Facts, ed. by H. Wass. Washington: Hemisphere Publishing Corporation.

DeSpelder, L. A., A. L. Strickland 1992. The Last Dance (Encountering Death and Dying), 3rd ed. 
Mountain View: Mayfield Publishing Company.

360



Marie Přidalová: Proč je moderní smrt tabu?

Dumont, R. G., D. C. Foss 1972. The American View of Death: Acceptance or Denial? Cam­
bridge, MA: Schenkman.

Elias, N. 1986. Uber die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen. Frankfurt am Main: Suhr­
kamp Verlag.

Emingerová, D., M. Kašpárková 1996. „Dožít ve vlastní posteli.“ Magazín Dnes+TV, 28. 3. 1996: 
24-28.

European Historical Statistics 1750-1970. 1975. London: The Macmillan Press Ltd.
Giddens, A. 1991. Modernity and Self-Identity (Self and Society in the Late Modern Age). Cam­

bridge (UK): Polity Press.
Giertler, R. 1996. „Přístrojová medicína a lidské umírání - dva neslučitelné protiklady?“ Pp. 101­

107 in Současná medicína a náš obraz člověka. Sborník příspěvků z 8. kongresu FEAMC. Pra­
ha: Kolegium katolických lékařů pražské arcidiecéze.

Gorer, G. 1967. Death, grief and mourning. Garden City, NY: Doubleday.
Charmaz, K. 1980. The Social Reality of Death. Reading, MA: Addison-Wesley.
Choron, J. 1963. Death and Western Thought. New York: Collier Books.
Jung, C. G. 1995. Člověka duše. Praha: Academia.
Kiibler-Ross, E. 1978. To Live Until We Say Good-Bye. New York: Fireside.
Kiibler-Rossová, E. 1992. Hovory s umírajícími. Hradec Králové: Signum unitatis.
Kiibler-Rossová, E. 1995. Odpovědi na otázky o smrti a umírání. Praha: EM Reflex.
Littlewood, J. 1993. „The denial of death and rites of passage in contemporary societies.“ Pp. 69­

86 in The Sociology of Death, ed. by D. Clark. Oxford: Blackwell Publishers/The Sociological 
Review.

Malinowski, B. 1967. „The Role of Magic and Religion.“ Pp. 86-99 in Reader in Comparative 
Religion, ed. by W. Lessa and E. Vogt. Evanston: Row, Peters & Co.

Moody, R. A. 1975. Life after life. Atlanta: Mockingbird.
Možný, 1. 1990. Moderní rodina (mýty a skutečnosti). Brno: Blok.
Nuland, S. B. 1996. Jak lidé umírají (Úvahy o závěrečné kapitole života). Praha: Knižní klub.
Přidalová, M. 1998. „Postoje ke smrti a jejich proměny ze sociologického hlediska.“ Magisterská 

diplomová práce. Brno: Fakulta sociálních věd MU.
Ratzinger, J. kardinál 1997. Eschatologie - smrt a věčný život. Brno: Barrister & Principal.
Rinpočhe, S. 1996. Tibetská kniha o životě a smrti. Praha: Pragma.
Šubrt, J. 1996. Civilizační teorie Norberta Eliáše. Praha: Karolinum.
Topinková, E. 1995. „Péče o staré v rodině.“ Praktický lékař 75: 366-369.
Walter, T. 1993. „Sociologists never die: British sociology and death.“ Pp. 264-290 in The Socio­

logy of Death, ed. by D. Clark. Oxford: Blackwell Publishers/The Sociological Review.
Walter, T. 1995. „Modern Death: Taboo or Not Taboo?“ Pp. 33-44 in Death, Dying and Bereave­

ment, ed. by D. Dickenson, 4th ed. London: J. Malcom, SAGE Publications.
Wass, H. 1979. „Death and the Elderly.“ Pp. 182-203 in Dying: Facing the Facts, ed. by H. Wass. 

Washington: Hemisphere Publishing Corporation.

361



revue PROSTOR 
společnost politika kultura uměni

V novém dvojčísle naleznete úvahy, poznámky a rozhovory na téma

Duchovní život v éře lehkověrnosti

Úvodní poznámka Eduarda Martina Umění víry ■ ukázka z knihy 
Petera L. Bergera Po stopách andělů ■ konfrontace názorů na téma 
Duchovní život v současnosti: chaos, pluralita, hledání? ■ stať Jany 
Heffernanové o duchovním zrání (problém individuace) ■ úvaha 
Tomáše Vystrčila o překážkách na duchovní cestě ■ excerpta 
z Mágova deníkuPaola Coelha ■ ukázka z knihy Rudolfa Otty 
Posvátno ■ stať Šimony Lówensteinové Spontánní společnost ■ 
úvaha Mojmíra Grygara Zeď pohnout ■ přednáška Ortegy y Gas- 
seta Nebýt straníkem ■ fejeton Víta Urbana Trýznění ducha a pach 
chaosu ■ rozhovor s básníkem Jiřím Kuběnou ■ esej Marcela 
Stryka Mezi smrtí a lží ■ divadelní zápisník Daniely Fischerové

Dvojčíslo revue PROSTOR 39-40 (198 Kč) vyjde v prosinci roku 1998 a můžete ho obdržet ve 
vybraných knihkupectvích a na novinových Stáncích, anebo se slevou za 200 Kč za celoroční 
předplatné (čtyři čísla) na adrese: SENO, PS. 141, Antala Staška 80, 140 00 Praha 4, tel./fax: 
(02) 61006272 nebo 61006372, případně E-mail: sendsro@mbox.vol.cz, http://www.vol.cz/SEND

Vydává nakladatelství PROSTOR, Jilská 1, Praha 1, tel.: (02) 24811175, e-mail: PR0ST0R@ini.cz

mailto:sendsro@mbox.vol.cz
http://www.vol.cz/SEND
mailto:PR0ST0R@ini.cz

