Teorie nabozenského probuzeni
v americké sociologii
MARIE SUCHANKOVA
Ustav pro vyzkum spoleéenského védomi CSAV,
Brno

Déjiny sociologickych teorii jsou jiz od svého vzniku dokladem toho, Ze redlné socialni jevy,
prochazejici riznymifdzemi a formamisvého vyvoje, jsou reflektovany v teorii, v teoretickych
vykladech, analyzach a konstrukcich. Ukazuje se tak, Ze empiricka realita urcitého sledované-
ho jevu a jeho konkrétni podoby nachazeji také patfi¢na teoreticka zdivodnéni a koncepéni
zardmovani. Nejinak je tomu v pfipadé ndbozZenstvi, kde proménlivost, zmény a posuny tvofi
neodmyslitelnou soucdst tohoto fenoménu, a to zvlasté v dynamickych typech spolecnosti,
jejichZ spolecenskoekonomické byti je zakonité spjato se zménami, vykyvy ¢i krizemi — ve
spolecnostech kapitalistickych. ;

Cilem studie je priblizit dil¢i vysek ze spletité problematiky novodobého vyvoje nabozenstvi
v USA a jeho reflexi v sociologickych koncepcich nabozenstvi od Sedesatych let do poloviny
osmdedatych let. Zaméfujeme se na tento ¢asovy dsek z toho divodu, Ze tehdy dochazelo
k vyznamnému posunu od koncepci sekularizace ndbozZenstvi ke koncepcim nabozenského
ozZiveni, jejichZ ideové kofeny a charakteristiky se studie pokousi zjistit a védecky vyhodnotit.
Ptihlizime pfitom pfedevsim k problému vztahu mezi socidlni zménou a vzristem zdjmu
o ndbozZenstvi. Mimo zabér studie pfitom lezi problematika objektivnich pfiin (socidlnich,
politickych, kulturnich aj.) soudobého naboZenského oziveni, kterd tvofi samostatnou
a rozsahlou oblast teoretického i empirického bddani. Ve svém prvnim planu klademe
problematiku ndbozZenského revivalismu do souvislosti s aktualnimi filozofickymi sméry, mezi
nimiz zdlraznujeme zejména myslenkové vazby na teologicky postmodernismus. Formou
kritické analyzy tak studie seznamuje dne$niho sociologa s nejnovéjSimi interpretacemi
ndboZenstvi a jeho funkci v kontextu socidlnich zmén soudobé zdpadni spolecnosti, jak je
dnesni zapadni teoretici krize modernismu vidi.

Vychazime ze skutecnosti, Ze jiz v pribéhu sedmdesatych let zachycuji empirické vyzkumy
nabozZenstvi v nékterych zapadnich zemich uréity vzestup a oZiveni religiozity, projevujici se
v zajmu nékterych Casti obyvatelstva o naboZenstvi. Tato situace je typicka zvlasté pro USA,
kde se nabozZensky revivalismus promita do aktivizace nejen tradi¢nich, ale také novych,
netradi¢nich nabozenskych forem. (1) V teoretické roviné, zrcadlici tyto promény realného
nabozZenského Zivota zemé, se vzapéti zaCalo hovofit o ,,vyznamném kulturnim posunu‘
a objevila se takova konkretizujici oznaceni tohoto stavu jako ,,reformace védomi* [Wuth-
now 1976], ,.nové nabozenské védomi* [Bellah-Glock 1976] nebo ,,krize védomi a moderni-
ty* [Berger 1967, Bellah 1976, Hunter 1981, Aidalova 1984 aj.]. Jednalo se pfitom o pojmy,

(1) Problematikou religiozity obyvatelstva USA v sedmdesatych a osmdesatych letech se zabyvala
celé fada sociologickych vyzkum, které si v§imaly jednak promén a posunil uvnitf tradi¢nich nabozen-
stvi, a to pfedeviim se zfetelem k narlistu konzervativnich, resp. evangelikalnich cirkvi, jednak se
zaméiovaly na analyzu novych naboZenskych hnuti. Uvedené okruhy zachycuji ¢etné studie a prace, jako
napf. D. M. Kelley {1972, 1978], R. W. Bibby [1978], Ch. Y. Glock, R. N. Bellah {1976], R. Wuthnow
[1979], B. Wilson [1981] aj.

43



které nekladly promény nabozenského Zivota do souvislosti toliko s danostmi politicko-eko-
nomického Zivota americké spole¢nosti. ale vimaly si pfednostné kulturnich stranek a posuni
v pievlddajicich ..symbolickvch systémech*, jak poukazuje M. Suchankova [1987].

Skutecnost nabozenského oziveni reflektovala od pocatku osmdesatych let také urcita ¢ast
snciulugické fronty. pro kterou se stalo nabozenské oziveni empirickym plidorysem pro cetné
koncepee daldiho vyvoje naboZenstvi. Je pritom pfiznacné, ze tyto kencepce vesmés upozor-
nuji na vétsi vitalitu nabozenského fenoménu, nez se v riiznych prognézach vyvoje nabozen-
stvi v predchazejicich letech v téchto zemich viibec predpokliadalo. V soudobé interpretaci
novych vyvojovych trendii ndbozenstvi tak zaujimaji zvlastni misio pravé teorie nabozen-
skych probuzeni, které se rozvijeji v pribéhu osmdedatych let ponejvice v USA.

Piipomefnime, Ze jde o staronovou tematiku, kterou v aktualizovanych podobach a s novymi
akcenty pfedestteli historikové, aatropologové a sociologové na nedavnych diskusich o cha-
rakteru vyvoje naboZenstvi v am.crické spolechosti, jez kulminovaly na jedndni sympozia
O historickych perspektivach nahkdyZenskych probuzeni v roce 1982. (2) S pfihlédnutim
k nékterym poznatkim a zdvé ir» tohoto sympozia si na ndsledujicich strankach nejprve
viimneme toho, od kterych ide +ych proudii se soudobé koncepce naboZenskych probuzeni
distancuji a které naopak zohlediuji. Poté se pokusime urcit vazby téchto teorii na nékteré
soucasné sméry burzoazniho mysleni. Ddle uvedeme stru¢nou charakteristiku téchto teori
a vsimneme si pfedevsim specifi¢nosti jejich pojeti funkci ndboZenstvi kladenych do souvislos-
ti se socidlni zménou ve spolecnosti.

Ustup od sekularizaéni teze

Vychozim bodem teorii nabozenskych probuzeni je explicitni nebo jen implicitni kriticky
odstup od koncepci sekularizace. Chcerne-li se v§ak dobrat ideovych kofenu teorii naboZen-
skych probuzeni, nepostaci ndm jen takové konstatovani, protoze se ukazuje, Ze teoretici
nabozenskych probuzeni sice sekulariza¢ni tezi odmitaji, ale nékteré dil¢i stranky koncepci
sekularizace pfitom rozpracovavaji. Proto nejprve musime pripomenout vlastni vyvoj sekula-
rizacnich teorii a povS§imnout si toho, k jakym vnitfnim posuniim a proméndm v nich
v poslednich desetiletich doslo.

Vyjdéme ze skutecnosti, Ze teorie sekularizace dominovaly na scéné teoretickych vykladi
nabozenstvi pfedevsim v Sedesatych letech a v jejich ramci se je$té v sedmdesatych letech
pfedvidal celkovy pokles religiozity v modernich zdpadnich spoleénostech. V zorném tihlu
empirickych faktd se tehdy za neoddiskutovatelnou skute¢nost povazoval zmensujici se viiv
nabozenskych instituci, ipadek sakrélnich a tradicnich forem zboznosti.

V teoretickych a akademickych kruzich se obecné ocekavalo, ze nabozenstvi je v zapadnim
svété na ustupu a také mezi avantgardnimi teology, ktefi se pokouseli udrzet krok s naristaji-
cim agnostickym pohledem na budoucnost nabozenstvi, se rozvijely teorie ,.beznabozenského
ktestanstvi*', nebo dokonce ,.kfestanského ateismu*‘. Pod vlivem Bonhoefferovy teologie se
tehdy rozpracovivala tzv. radikalni teologie a koncepce .,smrti boha'* [Altizer — Hamilton
1966], ofekaval se tpadek tradicniho nabozenstvi, a dckonce jesté v roce 1979 hovorili
néktefi autofi o ,,dlouhé noci** ve vyvoji ndbozenstvi ve vétsiné zdpadnich zemi [Acquaviva
1979]. Jinymi slovy, v pracich o ndboZenstvi sepsanych v USA — ale také v zdpadni Evropé -

(2) Uvedené sympozium se konalo v mésté Rhode Island v USA, kde se setkaii historikové,
antropologové a sociologové ndboZenstviz Asociace sociologie naboZenstvi, Asociace vyzkumu ndboZen-
stvi a Spolecnosti pro védecky vyzkum ndboZenstvi. Vysledky jedndm isou obsaZeny v monotematickém
¢isle Casopisu Sociological Analysis 1983, ¢. 2.

44



v prubchu Sedesatveh a sedmdesatych let jednoznacéné prevladalo paradigma sekularizace.
Dluzno na tomto misté podotkout, Ze pojeti sekularizace byla nejen cetnd, ale také
rozporuplna. Jestlize tato pojeti roztiidime. ukaze se. ze se zaméfuji na dvé zakladni dimenze
vyvoje nibozenstvi v kapitalistickych statech. a sice na a) zesvétsfovani ndboZenstvi. jeho
upadek. transformace a ..obrat ke svétu™ a dale na b) odnabozenstovani svéta a odpoutavani
spoleénosti, resp. jejich skupin a tfid od vlivu ndbozenstvi. (3)

Cetnost tvah o sekularizaci ve vyspélych zapadnich spoleénostech dosahuje svého vrcholu
v prubéhu Sedesatych let, kdv se stabilizuje ndzor. Ze religiozita je okrajovou zaleZitosti
spojovdanou bud s etnickymi mensinami. nebo nékterymi specifickymi skupinami obyvatel-
stva, jako jsou lidé s miz§im vzdélanim, Zeny, vyssi vékové rocniky nebo obyvatelé vesnic.

Muzeme Fici. ze v obdobi Sedesdtych a sedmdesatych let byl vSeobecny pokles vyznamu
naboZenstvi a zajmu lidi 0 ndbozenské hodnoty konstatovan anebo alespon pfipoustén mnoha
prednimi zapadnimi znalci ndboZenského fenoménu. Pod nedprosnou tihou empirickych
udajl o redlné religiozit€ obyvatelstva vyspélych kapitalistickych zemi se dal$i klesajici
religiozita jevila jako evidentni a prognozy ustupu naboZenstvi z ramce zivota moderntho
¢lovéka tudiz opodstatnéné.

Uvnitf tabora teoretikd sekularizace existovaly nicméné znaéné rozdily v tom., jak jednotlivi
autofi analyzovali jeji pfi¢iny, dasledky, ale zejména dalsi perspektivy vyvoje nabozenstvi na
sklonku dvacatého stoleti. Diikladnéj$i analyza ukazuje. ze od stoupenci sekularizacni teze.
predvidajicich jasny pokles vyznamu nabozenstviv nejbliz§i budoucnosti. se oddéluje skupina
teoretiku. ktefi sice souhlasi s tim, Ze sekularizace je na postupu a ndbozZenstvi se skuteéné
zesvetStuje, ale soucasné tvrdi, Ze ze Zivota spolecnosti se nevytésnuje zcela. Byli to nejdfive
teologové, ktefi na rozdil od socidlnich védci nepfijimali sekularizaci jednoznaéné jen jako
nastupujici ..tmavou a dlouhou noc', ale pojimali ji naopak jako ..denni svétlo lidské
svobody™, jako pohyb ..od duchovni adolescence k dospélosti** [Marty 1967, 1982]. V tomto
sméru se casto opirali o pojeti desakralizace F. Gogartena chapané jako inherentni soucast
bible nebo o prace D. Bonhoeffera. Také teoreticka linie katolické teologie (napf. K. Rahner.
J. B. Metz aj.) reagovala kriticky na empirickou skutecnost sekularizace a zacala si vSimat
ptipadnych etickych implikaci naboZenstvi. Poukazovala v této souvislosti na silici sméfovani
ndbozénstvi do privatnich rovin zivota ¢lovéka a spole¢nosti, do sféry osobnich a rodinnych
hodnot. V kontextu amerického zplisobu Zivota tyto aspekty zohlednoval v maximdlni mozné
mite T. Luckman [1967], ktery zacal razit pojeti tzv. neviditelného ndboZenstvi, jez se
navzdory prosazujici se sekularizaci vytrvale udrzuje v tdkovych oblastech zivota, jako jsou
rodina, rodinny Zivot a soukromi ¢lovéka.

Je tieba zdiraznit, Ze T. Luckman dal teoriim sekularizace. do té doby zaméfenym vice na
institucionalni rozmér procesu, novy smysl a smér predev§im svym tvrzenim, Ze veSkeré
socidlni procesy vedouci k formovani lidského ja jsou svou podstatou nabozenské, coz podle
jeho nazoru plati predevsim v otazkach socializace a symbolizace Clovéka. Lze Fici, Ze tento
novy ton teorie sekulatizace vyrazné antropologizoval a oteviel vlastné cestu pro noveé.
dimysInéjsi obhajoby naboZenstvi. Luckman totiz zdiiraziioval, Ze sekularizovat se mohou
jen ndbozenské instituce. protoZe nejsou svou povahou univerzilni. NaboZenstvi na druhé
strané univerzalni je a jako univerzilni fenomén ve spolecnosti stile zistdva a zlistane. V takto
nové nastolenych souvislostech zacali také jini autoft rozvadét myslenku, Ze naboZenstvi ze
spolecnosti nikdy nezmizi, Ze se jen .,presunuje a ..transformuje ve sméru k subjektivizaci'*
[Berger 1967, Marty 1982, aj.]. Dalsi socidlni védci zase uvadéli. ze ndboZenstvi se

(3) Tuto problematiku rozpracovavaji v SirSich souvislostech I. Hodovsky a S. Hubik [ 1983], detailné
ji rozebird M. Suchdnkova [ 1988] a je rovnéz obsazena v prdci A. Sekota Sociologie ndboZenstvi{1985].

45



.-fozptyluje v kultufe* [Bellah 1970] nebo pfezivd prostiednictvim ,.diftize* nabozenskych
hodnot do celé diferencované spoleénosti [Parsons 1963]. :

Od téchto stanovisek chybél jiz jen kricek k vystoupeni jiné, velmi dilezité a vlivné
teoretické skupiny, ktera stala diislednéji v opozici vii¢i teoriim sekularizace a kterou tvofi
stoupenci a propagatofi posvitna, mytd, magie, tajemna a mystiky, odmitajici teorie
sckularizace jakoizto ,moderni“. Je nutpé védét, Ze tyto koncepce nebyly teoretickymi
konstrukcemi odtrZzenymi od empirické skuteénosti amerického Zivota, ale odrazely naopak
profil tzv. novych nabozenskych hnuti sedmdesatych let, ktera se zhlizela a obracela k ideam
a mys$lenkovym schématliim na hony vzdédlenym utilitaristickym, prakticistickym a sekuldrnim
postojim dlohodobé béZnym a samoziejmym ve védomi a jednani Ameri¢anu. Byla to
zejména mlada generace, ktera se od téchto postojit distancovala a ztotoziovala se Casto
s principem tajemna a mysti¢na (napf. Jesus People, stoupenci ,.,counterculture*, hnuti ,,Age
of ‘Aquarius* — VEék Vodnate, souvisejici s nebyvalym vlivem divadelni hry a pozdéji filmu
,,Hair* aj.). _

Byl to nejprve P. Berger [1969], ktery dal podnét k tomu, Ze se vyrazy jako ,,transcendent-
no* a ,,posvatno* po dlouhé odmice od praci E. Durkheima a E. Eliada objevily v novém havu
v sociologickych teoriich ndboZenstvi jakoZto pojmy, které podle minéni autora vyjadfuji
zkusenosti, jez jsou pfitomné v kaZzdodennim Zivoté moderniho ¢lovéka. V roce 1972 se A.
Greeley ve své praci Unsecular Man: The Persistance of Religion [1972] snazil po vzoru P.
Bergera nahradit paradigma sekularizace myticko-symbolickym pohledem na ¢lovéka,
v némz figuruji mySlenky sakralna. Nasledovala fada autord, ktefi se v pribébu sedmdesatych
let vyslovovali kladn€ o nezastupitelnosti hodnot posvatna a transcendentna v Zivoté ¢lovéka
v obdobi postindustridlni spole¢nosti [Bell 1981] a ktefi sou¢asné zaé¢inali spojovat naboZen-
stvi s ndvratem k tradicnim hodnotdm, s ,,antimodernitou* a s ,,demodernizaci, jeZ by
ptekonala liberalni, ,,moderni* obdobi teorii sekularizace [Bellah 1970].

V souvislosti s ndboZenskym oZivenim a vznikem novych naboZenskych hnuti se otdzkami
demodernizace zabyval také J. D. Hunter, ktery chidpe demodernizaci jako protest proti
modernité. Rozebird ji pfitom z hlediska ,,krize vyznami‘ a rozsifeni zkusenosti ,,bezdomo-
vosti‘, kterou v ndvaznosti na humanistickou linii zdpadni sociologie (P. Berger, T. Luckman,
H. Kellner, R. A. Gouldner aj.) zasazuje do vefejné i soukromé sféry Zivota ¢lovéka Zijiciho
v moderni zdpadni spole¢nosti. Antropologickym protestem jedince proti anomickym
strukturdm, které modernita produkuje, je podle jeho soudu vznik novych nabozenskych
hnuti sedmseddtych let. Tak J. D. Hunter tika, Ze ,,jako demoderniza¢ni hnuti jsou nova
ndbozZenstvi znakem toho, Ze v urcitych ¢astech moderni spole¢nosti dosahly tlaky modernity
meze lidské tolerance a jsou tudiZ symbolickym vyjadfenim pfani po ulevé a utiSeni. . .*
[Hunter 1981 :7].

Tyto nové podnéty, pfehodnocujici otdzku vyznamu naboZenstvi pro souc¢asného zapadni-
ho &lovéka, nachazely v teoretickych kruzich : naénou odezvu a hloubéji byly rozpracovany
v rdmci teologického postmodernismu, jehoZ hlavnim pfedstavitelem se dnes stal dfivé;jsi
propagitor sekularizaéni teze H. Cox svou praci NdboZenstvi v sekuldrnim mésté : K postmo-
derni teologii [1984]. Domnivime se, Ze ani teorie naboZenskych probuzeni, k jejichz
charakteristice pfistupujeme v druhé &dsti studie, nelze zkoumat bez zohlednéni SirSich,
filozoficko-sociologickych souvislosti, které v soucasnosti nabizi a rozviji buzoazni filozofie
a mezi nimiz md své misto postmodernismus. Mdme za to, Ze pravé v intencich Coxova dila se
dati 1épe chapat a vysvétlovat posuny v interpretacich niboZenstvi v tomto desetileti, k nimZ
v USA doflo. Pti vykladu ndbozZenskych probuzeni je pak konkrétné plné pouZitelna zejména
Coxova vychozi teze, Ze v postmodernim svété, ktery se pravé rodi, dochazi k neoc¢ekavané
obrodé naboZenstvi jako mocné socidlni sily a k navratu sakralniho obecné. Jak Cox dale

48



uvddi, postmoderni teologie upozornuje na to. ze klasické prvky moderni teologie se dostaly
do pohybu (hlavné po 2. svétové valce) a dochazi proto k zasadni zméné v argumentaci. Jiz
nejde o-pfizplsobovani nabozenstvi modernimu svétu ani o odnaboZensfovani svéta. které
konstatovali celé pracovni tymy odbornik( zkoumajicich ndbozenstvi v Sedesatych letech. ale
o pfizpusobeni svéta ndbozenské vife.

Velmi zdafile vystihuje jinak obtizné vystizitelné rysy postmodernismu J. Karola. kdyz fika,
7e ,,ndboZenskou optikou se situace postmoderniho svéta jevi jako obrovskd nenaplnénd
misijni $ance. Moderni civilizace zaméfenad na ..logos**, zotrofena kulturou pozemskych kariér
a nezkrotnou touhou ,,mit*, (,,.brat*"), prosakia mordlkou ,,materialistického konzumentaris-
mu je jakoby ,.stvofend"™ k prokdzdni zivotnosti kfestanskych hodnot a Zivotaschopnosti
evangelijnich idedli* [Karola 1988 : 548].

V tomto smyslu lze také préce teoretiki naboZenského probuzeni chédpat jako definitivni
rozlouceni se s liberdlnimi, ,,modernimi‘* koncepcemi nabozenstvi, nebof také ony vychazeji
vstiic postmodernimu uvazovani o revivalismu ndboZenstvi a jeho funkcich v Zivoté jedince
a soudobych kapitalistickych spolecnosti. Ze vsech uvedenych faktl vyplyvaji pro nasi analyzu
teorii nabozZenskych probuzeni nékteré disledky. Predné — jak jsme jiz podotkli na pocatku —
nevystacime pfi jejich vykladu se zjednodusujicim tvrzenim, Ze tyto koncepce se distancuji od
sekulariza¢nich teorii obecné a musime upfesnit, Ze kriticky odstup stoupencii ndbozenskych
probuzeni od sekulariza¢ni teze se tykd pouze téch pract, které ocekavaji jasny pokles a trvaly
Gpadek nabozenstvi v Zivoté zdpadnich spolecnosti. Pfijimdn a ddle modifikovan je naopak
druhy, ,.rafinovanéjsi** proud teorii sekuralizace, které sice konstatuji krizovost nabgZzenstvi,
ale soubézné anticipuji jeho budouci vzestup a oziveni.

V tomto svétle novych myslenkovych impulsi a posuni, které jsou obsazeny zvlasté
v postmodernismu, reaguji teoretici naboZenskych probuzeni na zménéné socidlni a hodnoto-
vé klima sedmdesatych a zejména osmdesatych lct, kdy se naboZenstvi opét ocitd na vysluni
zajmu rozliénych vrstev americké spole¢nosti. Podstatna a nezanedbateln je pro tento stav
okolnost, Ze pronabozenské tendence byly vyrazné podporovény vlivnou politickou subkultu-
rou kolem americkych prezidentd Forda, Cartera a zvla$té Reagana, vytvafejicich pro
rozmach naboZenskych nalad velky prostor. Je tudiZ pochopitelné, ze celkovd zménéna
spolefensko-politickd a nasledovné i svétondzorova situace si vyzddala nova zdivodnéni
a vysvétleni nabozenského oZiveni, v nichzZ jiz ani modifikované teorie sekularizace neposta-
covaly a nevyhovovaly. Tak se do popiedi pozornosti dostaly teorie naboZenského probuzeni.

Ptiklon k cyklickémn modelu

Teorie nibozenskych probuzeni rozviji skupina historiki, sociologli a antropologli (W. G.
McLoughlin, R. C. Gordon-McCutchan, J. L. Hammond, J. F. Wilson, L.K. Pritchardova, P.
E. Hammond a dalsi), ktefi zastdvaji tezi o cyklickém vyvoji nabozZenstvi v americké
spolec¢nosti. Struéné lIze jejich pfistup charakterizovat jako takové vyvojové pojeti ndbozen-
stvi, v némz se pfedpokladd, Ze nabozenstvi prochazi urlitymi periodicky se opakujicimi
fazemi ¢i cykly, které se opétovné objevuji a navraceji za uréitych podminek vyvoje
spole¢nosti a oznacuji se jako naboZenska probuzeni. V tomto vychodisku se vyrazné lisi od
stoupenct tzv. linearniho modelu (A. Smith, R. Nisbet, J. Butler aj.), ktefi ideu ndboZenskych
probuzeni zdsadné odmitaji a hovofi o souvislém a plynulém rozvoji nabozenskych forem,
jenz vyvéra z vlastnich nabozZenskych myslenkovych systémiu a také ze Zivota naboZenskych
instituci.

Je tieba mit ovSem na paméti, Ze skupina teoretikli rozvijejicich myslenku ndbozenskych
probuzeni neni ve svych stanoviscich zcela homogenni a rozhodné neptedstavuje jednolitou

L Y4



nizorovou linii. I pres uréité nazorové nesrovnalosti viak zlistava vychozim jednoticim
pfedpokladem stanovisko, ze nabozenska probuzeni jsou redlné, existujici fenomény zivota
americké spolecnosti. V tomto sméru : pravidla navazuji jednotlivi autofi na rozbory
antropologa Anthony F. C. Wallace [1956], ktery se intenzivné zabyval tzw. revitaliza¢nimi
hnutimi. (4)

Prvni cyklickou teorii naboZenskych probuzeni vytvofil historik Joseph Tracy jiz v roce
1842, aviak nejvétsi popularitu dosahuje cyklicky model aZ v druhé poloviné dvacdtého
stoleti, konkrétné na pielomu sedmdesatych a osmdesatych let, kdy William G. McLoughlin
a jeho stoupenci rozebirali specifické iseky americké ndbozenské historie, které podle jejich
minéni vyistily v dramatické promény celkové orientace americké spole¢nosti. Ve své préci
Revivals, Awakenings, and Reform (1978) se McLoughlin snazi vysvétlit vlastni pojeti
promén ideologii, mezi néZ fadi i teologické systémy, jako jsou kalvinismus, deismus nebo
evangelikalismus. (5) Vychodiskem jeho pfistupu je chapani socidlniho fadu v jeho zméné
a komplexnosti, coz znamend, Ze ve stiedu jeho odborného zajmu leZi ,reinterpretace*
jednotlivych ideologii (véetné jejich rozpadu) zkoumanych v ndvaznosti na vyznamné zmény
v ekonomické, demografické, politické a socidlni oblasti. Autor razi nazor, Ze je to pravé
koncepce ,,velkych probuzeni*, ktera umoznuje socidlnimu védci komplexni pohled na vztah
socidlni zmény a ideologie socidlniho fadu urcité doby.

Pod velkymi probuzenimi rozumi jejich zastanci obdobi kulturni ,,revitalizace* vyvérajici
ze vSeobecné krize viry a hodnot, ktera je zapfic¢inéna SirSimi socidlnimi okolnostmi. Velka
probuzeni jsou vidy doprovizena niboZenskymi probuzenimi a revivalismem (oZivenim,
navratem). Podstatnym znakem naboZenskych probuzeni je podle jejich teoretiki to, ze
v jejich pribéhu dochazi ve spolecnosti k hluboké reorientaci vér a hodnot, k proménam
svétového ndzoru vsech lidi. Autofi uvedenych koncepci zdiiraziuji, ze velkd probuzeni
nejsou vyslednici depresi, valek nebo epidemii, ale kritickych stietl v lidském sebechdpani,
stfetll odrazejicich promény vnéjsiho socidlniho svéta. Jsou to hluboké kulturni transformace,
zdkladni socidlni a intelektudlni reorientace hodnotového systému, vzorci chovani i institu-
cionalni struktury. Podle pfedstaviteld cyklického modelu tato probuzeni pomahaji pfekonat

(4) Pojmem ,revitalizace oznaluje Wallace takové socidlni procesy, které probihaji ve spoleénos-
tech v obdobi jejich sloZitych pfemén, kdy dochazi ke kulturni reorientaci. Rozliuje celkem 5 fazi procesu
revitalizace. V prvni fazi dochazi ke krizi legitimity stavajiciho svétového nazoru, kterd je jedincem
pocifovdna jako osobni stres. V druhé fizi za¢ina &lovék vysvétlovat své osobni potiZe v souvislosti
s nedostatky socidlnich instituci. V této dobé se rovnéz objevuji tradicionisticka a nativisticka hnuti, ktera
se snaZi uchovat , stary* stav. V dalsi etapé se novy svétovy ndzor prosazuje prostiednictvim jednotlivych
osobnosti. Tehdy se také uplatiiuji nové zpiisoby jednéni vhodné pro zménénou socidlni situaci. V dalim
obdobi dochazi k postupnému pfetvafeni starych instituci, jehoZ se ujimaji pfedevim mladsi ¢lenové
spole¢nosti. Kone¢né v posledni fdzi je novy svétovy nazor phjlman vétsinou populace a upeviiuje se novd
instituciondlni struktura. '

(5) Evangelikalismus je vyznamnym smérem konzervativniho protestantismu dvacatého stoleti,
v némz Ize vysledovat ¢étyfi hlavni ndboZenské tradice : 1. kalvinismus se svym diirazem na predestinaci, 2.
pietismus se svym diirazem na duchovni dokonalost, 3. angloamericky metodismus se svym dlirazem na
osobni spdsu, 4. baptistické sekty se svym dirazem na osobni spdsu. Evangelikalismus je dnes
nejroziitenéj§i v USA, kde pfedstavuje specificky, nesourody, ndbozénsko-kulturni fenomén. Za
evangelikdlni protestanty se v osmdeséatych letech oznatilo 33 % americké populace. Evangelikalismus
reprezentuje svétovy nizor dnesni americké stfedni ttidy. V oblasti chovani je pro evangelikily typicka
individudlni a zkusenostni orientace k duchovni spése a ptesvédéeni o nutnosti aktivni evangelizace, kterd
se chdpe jako misijni Gkol. Zejména pro své aktivni ndboZenské chovéni se evangelikalové odliduji od
evangeliki, kteti jsou povaZovani za formdlni &leny cirkvi. Ne kaZdy evangelik je proto evangelikal.

i



disjunkci mezi normami a zku$enostmi, starymi virami a novou realitou, vymnrapcnml anové
se tvoficimi vzorci chovani.

lavnim rysem teze ndbozenskych probuzeni je pfedpoklad, ze nabozenstvi se vyviji
v cyklech a poji se s vystoupenim a piSobenim evangelikdlnich revivalistl, ktefi reaguji na
naléhavé promény socialniho Zivota spoleénosti. S timto konstatovanim uzce souvisi nazor, ze
v obdobich nabozenskych probuzeni dochdzi ke zintenzivnéni ndbozenského Zivota, jehoz
projevy se rychle §ifi a naboZenstvi pak zasahuje znaénou mérou nejen do zivota jedince
a jeho rodiny, ale také do Zivota vesnic, mést/a velkych uzemnich celki. Model cyklickych
ndbozenskych probuzeni soucasné piedpokldda, ze po obdobi naboZenského nadseni a oZive--
ni nasleduje obdobi jeho poklesu nebo stagnace, coZ stoupenci cyklického modelu povazuji za
samozfejmou stranku tohoto vyvoje (napnklad J. L. Hammond [1983] hovofi o ,,pfilivech
a odlivech nadseni*).

Nejvyznamné;jsi a nejrozsitenéjsi model cyklického vyvoje ndbozenstvi v USA vytvoril W.
G. McLoughlin [1978], ktery ve své koncepci pracuje se schématem socidlnich pficin
a socidlnich dusledki. RozliSuje celkem 4 epizodické cykly ndbozZenského vyvoje platné pro
americkou spole¢nost, jimZ pifedchazi niboZenské probuzeni v Anglii v 17. stoleti. (6) Spolu
s.dalSimi svymi stoupenci zdiraziuje, Ze tento model ma vysokou interpretacni schopnost,
protoze ,,pomahd pochopit posuny od kalvinského k evangelikdlnimu svétovému ndzoru
v osmnictém stoleti, pomaha chapat novy vyznam americké identity, ktery se vytvofil po roce
1735, vrha nové svétlo na zakladni otdzku odluky cirkve od stdtu, na posun od korporativniho
idealu statu k idedlu individualistickému . . . [McLoughlin 1983: 108].

Jak dobfe vystihuje uvedeny citat, McLougliliniv model cyklickych ndboZenskych probu-
zeni ma charakter 3iroké, sociologicko-antropologické konstrukce, kterou autor zachycuje
a vysvétluje rizné promény v kulturni orientaci americké spole¢nosti v riiznych etapach jeji
existence. NdboZenskd probuzeni jsou v tomto pojeti pfedev§im obdobimi zikladnich
ideologickych transformaci, ktera jsou zdsadné nutnd v zdjmu dal$iho dynamického ristu
ndroda ptizplsobujiciho se ekonomickym, socidlnim, ekologickym a psychologickym zm¢-
nam. Jak autor uvidi, ,,obraceni velkého poctu lidi od starého k novému svétovému
nazoru . . . je pfirozenym a nutnym aspektem socialni zmény* [McLoughlin 1978: 8].

V téchto souvislostech vystupuje do popfedi velmi zavaina problematika funkci ndbozen-
stvi, jejichz chdpani si zasluhuje analyzu. Jak vyplyva z predchazejiciho textu, model

(6) McLoughlinova koncepce cykli niboZenskych probuzeni je nédsledujici: Anglické probuzeni
(1610-1640) je spojovéno se vznikem a §ifenim puritanismu, ktery byl pfenesen do Ameriky v druhém
desetileti sedmndctého stoleti, kdyZ v roce 1620 pfiplouvaji na americky kontinent na plachetnici
Mayflover ,,Pilgrim Fathers* (Otcové poutnici). Jejich pfichod do Ameriky znamend pfelom ve vyvoji
severni skupiny kolonii v politickém, hospodifském, ale zviaité niboZenském ohledu. Vyslednici
anglického probuzeni, pfeneseného na americky kontinent, je podle McLoughlina vznik a rozvoj vlastni
americké kultury. Prvni velké probuzeni na americkém kontinenté se zasazuje do prvni poloviny
osmndéctého stoleti (1730-1760). Je to obdobi, kdy se Amerika potyka s fadou nepokoji niboZenskych,
ale také politickych a hospodafskych, jeZ vyustily v americkou burioazni revoluci za nezdvislost
(1775~1781), kterd vedla k celkové politické reorganizaci zemé&. Socidlnim ptinosein prvniho velkého
probuzeni je podle autora vznik ideje ,,nového naroda‘. Druhé velké probuzeni zasahuje do prvni
poloviny devatendctého stoleti (1800-1830). Po tomto obdobi nasleduje obanskd vdlka (1861-1865),
v niZ se formuje americky ndrod jako celek a vznik4 unie. Tteti velké probuzeni je situovano na konec
devatendctého stoleti a dvé prvni desetileti ve dvacatém (1890-1920). Politicka reorganizace se odehrila
v prib&hu dvou svétovych vélek a socidlni vyslednici tfetiho ndboZenského probuzeni je postaveni
Spojenych stdti americkych jako svétové imperidlni velmoci. Kone¢né posledni, étvrté probuzeni je
evangelik4lni probuzeni od roku 1960, jehoZ konec autor &eka kolem roku 1990. U posledniho probuzeni
nelze zatim hovofit o politické reorganizaci zemé ani o dalSich socidlnich disledcich.

49



nabozenskyeh probuzent popimii nabozenstvi ko zprostiedkujiciho cinitele Sirokveh kultur-
mich posunu spolecnosti. které doprovizr jako spoiuaktér. Jak rovnéz vyplvvi 7 drive
uvedenveh charakteristik. nibozenska probuzeni jsou vysvétlovina vzdy 7 konkrétnich
soctidmch. politickveh o kulturnich dobovyeh podminek. vzdy jsou kladena do souvislosti
s uréttym konkrétng historichkvm kontextem. Votomto sméru muzeme  konstatovat, 7¢
stoupenci mibozenskyeh probuzeni. jim/ se nékdv #ika Lsocialni kauzalisté. navazuji na
kliasiché ideovd zdroje burzouzni sociologic nabozenstvi. obsazend v dile E. Durkheima
(chipini niabozenstvi jako Lspolecenstvi svatyeh véei. Kterd je stald a trvale existuje v kazde
spolecnosti a kazdém historickém stadiu) @ M. Webera (vysvétlovani nabozenstvive vazbe na
zivot jednotlivieh spolecenskyeh oblasti, napf. ckonomicke).

Zapadni socidlm kauzalisté. rozvijejici mySlenhu nabozenskyeh probuzeni. respektug
podmuinénost vyvoje ideologii (myslenkovyeh systému) spolecenskym kontextem  take.
V tomto ohledu jsou v ideové neshodé se stoupenci lineidrniho modelu nabozenstvi. kieh
nepiipisuji vaciaim (sociilnim. ckonomickym. politickvm a kutturnim) podminkam razhodu-
jict roli pro vyvoj mibozenstvi a dusledné akeentuji rozvo) cirkeviich instituct saumotnyveh
a tdeovou potenci vhistnich nibozenskveh systemu. Stanoviska socialnich Kauzalistu se
nuopak zdaji byt ve své vicobeend podohé v urcitem souzvuku s klasickymi marxistickvmi
postulity o vztahu védomi a byti. nebot také oni st uvédomuji souvisiost mezi zménou
socidlniho kontextu a zménou ndbozenskveh obsahu. 'V odalSich krocich se v&ak jejich
stanoviska od stanovisek klasiku marxismu zasadné odlisup.

V ¢em tvto rozdily spocivaji si uvédomime jasnéji. zaméfime-li se blize na to. co vlastné
socialnt Kauzalisté socidlnim kontextem piesné rozumi. Ukazuje se. 7¢ za socialnt zdroj
a kontext vzniku ndbozenskveh probuzeni byvaji nejcastéji oznacovany socidlni - mény.
napeti. rozpory nebo primo Lanomie” sekulirniho svéta. Opakovany. cyklicky vvskyt
nibozenskveh probuzeni pak socidlni kKauzalisté piimo spojuji s cvklicky se vvskvtujicimi
narusenymi nebo ohrozenymi socialnimi podminkami zivota lidi. Tak napfiklad McLoughlin
Fiki. 7¢ .probuzent zacina)i v obdobich kulturni deformace a zavazného osobniho stresu. kdy
stricime viru v platnost a Zivotaschopnost naSich instituct a v autoritu vadeu cirkve a stitu™
[McLoughlin 1978:2]. Na jiném must¢ uvadi. 7e .velké probuzem zacind tehdy. kdy
akumulovane tlaky nutici ke zmeéndé vyvtvafey tak akutni osobni a socialni napéti, 7¢ cela
kultura musi strhnout skofapku zvvku. proniknout piekazkami navvku a nalézt nové sociilng
strukturovand cesty .. 7 [McLoughlin 1978 15].

Také R, C. Gordon-McCutchan sdilt podobny nizor, kdvz uvadi. 7¢ v kritickveh situacich
historic prach:izeji cele kultury radikalnim ideologickvm posunem. Kdyz zménéné socialm
podminky ciri tradicm zpusoby myvsient a jednani nepouzitelnvmi. musi se velké casti
populace .probudit® k novym paradigmatum myslent a chovini. Tato probuzeni jsou
prostiedky. s jejich7 pomoci se kultury prizpusobuji traumatick¢ socialni zméné ™ [Gordon-
McCutchan 1981 : 309].

Podobn¢ take daldi autofi [Mathew 1978] hovofi o tom. 7¢ probuzeni jsou ve svych
socidlnich aspektech takovymi organizacnimi procesy. které pomihaji lidem nalézt smysl
Jivota w dodavat mu smeér v dobé, kdy prozivajiv ruznem rozsahu socidlni napéti svého niroda
mitictho do novyveh politickveh. ckonomickveh a geografickveh oblusti

Teorcticky khi¢ k pochopeni vztihu mezi socidlni @ ménou. resp. socialnim napetim.
a nabozenskymi probuzenimi hledaji socidlni kavzalisté v dilech ruznyeh autoru (napt.
v pracich M. Webera, AL Wallace, AL de Toequevilla, velmi efekiné je vvuzivina koncepee
.niterne Fizendho cloveka™ D. Riesmana aj.). At jiz pouzivaji jukvkoli vichozi ideovy zdroj.
ie pro jejich dvahy podstatné to. 7¢ 7a puvodni jev vacjsich socialnich zmén. projevujicich se
v napéte, stresu ¢ anomii. povazuji niabozenskd oziveni. probuzeni ¢ procitnuti. Ktera podle

50 .



jejich ndzoru realné existuji ve védomi jedince a v realité spolecenského Zivota. Jinymislovy,
zmény a rozpory v socialni sféfe jsou spojovany s paralelnim vyskytem nékterych specifickych
forem nabozenstvi (napf. evangelikdlnich) jako zprostiedkujicich ¢lankd této zmény. Nabo-
Zenskd probuzeni tak maji v jejich pojeti socidlni charakter, ktery je din jednak tim, Ze jsou
odrazem konkrétni spolecenské situace, ale sou¢asné také zplisobem a prostfedkem feSeni
této situace. : :

Z nazorli uvedenych zdpadnich sociologli mizeme vyvodit zavér, Ze nabozenstvi —
nejcastéji ve své evangelikalni podobé — plni vyznamné socialni funkce, protoZze pomaha
¢lovéku i spolecnosti prekonavat zménéné socidlni podminky Zivota a vyrovndvat se s nimi.
Z jejich pohledu sehrava naboZenstvi pozitivni roli pfedev§im tim, Ze umoznuje kulturni
transformaci spolecnosti potykajici se se socidlni zménou, nejistotou, destabilizaci apod., z niZ
je podle socidlnich kauzalistd vyvadi pravé ndboZenstvi. Nezastupitelny a trvaly vyznam
nabozZenstvi spociva podle nich v tom, Ze v obdobich socidlni zmény zprostiedkovava
nabozenské probuzeni posun a pohyb ¢lovéka i celé spolecnosti smérem k novému definovani
obsahd svétovych nazori.

Takto chapanou funkci naboZenstvi oznacujeme v nasi studii jako kulturné transformacni.
Za jeji vyznamny pfinos pro sociologii naboZenstvi pfitom povazujeme to, Ze z cykliénosti
a periodicity ve vyskytu zavaznych spolecenskych zmén v kapitalistické spole¢nosti, které
socidlni kauzalisté pfipoustéji, je vyvozovdn zavér, Ze naboZenstvi bude v této funkci
samoziejmé pilsobit také perspektivné. A pravé v tomto smyslu je teorie ndbozenskych
probuzeni aplikovana na skuteénosti Zivota americké spole¢nosti v sedmdesatych a osmdesa-
tych letech. '

Soudobi socidlni kauzalisté vsak spatfuji ve zméné socidlnich okolnosti pfedpoklad
a zaruku dal3iho perspektivniho plisobeni nabozenstvi a fikaji, Ze pravé v disledku socialnich
zmén dochazi k oZivovani a ,,procitani* naboZenskych potfeb ¢lovéka. Nejlepsim ptikladem
téchto nazord je R. C. Gordon-McCutchan [1981, 1983], ktery si v§ima toho, Ze v obdobich
socidlnich zmén, kdy nariistd socidlni napéti, protoZe se prudce méni podminky Zivota
spolecnosti a rozpadaji se tradi¢ni instituce, se lidé odvraceji od vnéjsi autority a pfiklanéjise
k niternym, ndboZenskym (evangelikalnim) hodnotam a principim. Posur k niternym
principim je podle jeho minéni moZny proto, Ze socidlni nesoulad ¢ini vr. ‘j8i autoritu
nediivéryhodnou, coZ doklddd na riznych historickych ptikladech (napfiklad na obdobi
reformace, na puritanské revoluci v Anglii, na obdobi prvniho a druhého velkélo ndbozen-
ského probuzeni v Americe apod.). Diisledkem socidlni zmény je pak podle ného skuteénost,
ze lidé jsou ve svém jedndni zdvisli pfedev§im sami na sobé, a to proto, Ze jejich vnitini
nabozensky ,.gyroskop* nahrazuje dfivéjsi vliv vnéjsi autority jakoito neplatné voditko
lidského chovani.

Analyzy socidlnich kauzalistii poskytuji fadu podnétt k ivaham o plsobeni nabo7 :nstvi
v ménici se spole¢nosti. Mame nicméné za to, Ze je vhodné pfistupovat k nim kriticky, protoZe
maji jednu slabou stranku: opomijeji mimo jiné vyznam problematiky zdjmi. Kdyz totiz
socidlni kauzalisté hledaji pfic¢iny a disledky naboZenskych probuzeni, poukazuji nejcasté ji
na rozklad norem a instituci, které zaostavaji a ,,pokulhdvaji* za ménici se realitou (W.
McLoughlin) nebo na prudce se ménici socidlni podminky Zivota dstici v socialnim napéti
a anomii (Gordon-McCutchan). Typické pfitom je, Ze takto vymezené socidlni okolnosti
berou jako vychozi a nehledaji vlastné skute¢né pfiCiny téchto jevi. Sociilni zménu, socidlni
napéti a socidlni anomii tak pouze konstatuji a toto konstatovani se stava pocateénim bodem
jejich dal§iho vykladu. AvSak tim, Ze nezkoumaji dale podstatu jevit povazovanych za pficiny
naboZenskych probuzeni, se vyhybaji jejich skute¢nym rozborim, a to predevsim 7 hlediska
teorie zajmu riznych socidlnich skupin.

51



Soudobé teorie ndbozenskych probuzeni piedstavuji vyznamnou a vlivnou vyse¢ vykladi
naboZenstvi v dnesnich Spojenych statech americkych, nejsou v8ak jedinymi pokusy o posti-
zeni promén a funkci nabozenstvi v osmdesatych letech. Vedle cyklického pfistupu k nabo-
Zenskému fenoménu existuji dalSi cetné analyzy pisobeni a postaveni ndboZenstvi ve
spoleénosti, které se navic zabyvaji také tozborem pficin soucasného nabozenského revivalis-
mu v USA (napfiklad prace K. D. Walda [1987] nebo M. E. Martyho [1987]). Plati viak, Ze ve
vSech pripadech sociologické tvorby z osmdesatych let nardZime na takové vyklady, které
jasn¢ upoustéji od sekularizacni teze a v duchu postmoderniho uvazovani hledaji a ocenuji
pfino’, vyznam a funkcnost naboZenstvi v novych konstelacich Zivota zapadnich spolecnosti
na sk onku dvacatého stoleti.

Literatura

Acquaviva, S. S.: The Decline of the Sacred in Industrial Society. New York, Harper & Row 1979.

Aidala, A. A.: Worldviews, Ideologies and Social Experimentation. In : Journal for the Scientific Study of
Religion 1984, ¢. 1.

Altizer, T.: The Gospel of Christian Atheism. New York 1966.

Altizer, T. — Hamilton, W.: Radical Theology and the Death of God. New York, Bobbs—Merril 1966.

Bell, D.: The Meaning of the Sacred. In: The Winding Passage: Essays in Sociological Journals
1960-1980. Cambridge 1981.

Bellah, R. N.: Beyond Belief : Essays on Religion in Post-Traditional World. New York, Harper & Row
1970.

Bellah, R. N.: New Religious Consciousness and the Crisis of Modernity. In: The New Religious
Consciousness, ed. Ch. Glock - R. N. Bellah. Berkeley, University of California Press 1976.

Berger, P.: A Rumor of Angels : Modern Society and the Rediscovery of the Supernatural. Garden City,
Doubleday 1969.

Berger, P.: The Sacred Canopy. New York, Doubleday 1967.

Bibby, R. W.: Why Conservative Churches Really are Growing ; Kelley Revisited. In: Journal for the
Scientific Study of Religion 1978, ¢&. 2.

Cox, H.: Religion in the Secular City : Toward a Postmodern Theology. New York. Simon and Schuster
1984,

Glock, Ch. — Bellah R.: The New Religious Consciousness. Berkeley, University of California Press
1976.

Gordon-McCutchan, R. C.: Great Awakenings ? Sociological Analysis 1983, ¢. 2.

Gordon-McCutchan, R. C.: The Irony of Evangelical History. In: Journal of the Scientific Study of
Religion 1981, ¢. 4.

Greeley, A. M.: Unsecular Man: The Persistance of Religion. New York, Schocken 1972.

Hammond, J. L.: The Reality of Revivals. In: Sociological Analysis 1983, &. 2.

Hodovsky, 1. — Hubik, S.: Svét a ndboZenstvi. Praha, Svoboda 1983.

Hubik, S.: K problematice zkoumadni stykid, komunikativni ¢innosti a svétondzorovych obsahii védomi.
In: Filozoficky ¢asopis 1987, ¢. 6.

Hunter, J.: The New Religions: Demodernization and the Protest against Modernity. In: The Social
Impact of New Religious Movements, ed. B. Wilson. New York, Rose of Sharon 1981.

Karola, J.: Promény teologie : Globalizace a postmoderna. In: Ateizmus 1988, &. 6.

Kelley, D. M.: Why Conservative Churches are Growing. New York, Harper and Row 1972.

Kelley, D. M.: Why Conservative Churches are still Growing. In: Journal for the Scientific Study of
Religion 1978, &. 2.

Luckman, Th.: Invisible Religion. New York, Macmillan 1967.

Marty, M. E.: Does Secular Theology Have a Future ? In: The Great Ideas 1967, ed. O. Birg. Chicago
1967.

Marty, M. E.: Religion and Republic: The Americal Circumstance. Boston, Beacon Press 1987.

52



Marty, M. E.: Religion in America since Mid-century. In: Daeda'us 1982, ¢. 1.

Mathew. D. G.: Rel gion in American History : Interpretative Essays (ed. J. M. Mulder, J. F. Wilson).
Englewood Cliffs, Prentice-Hall 1978.

McLoughlin, W. G.: Revivals, Awakening and Reform: An Essay on Religion and Social Change in
America, 1607-1977. Chicago — London, University of Cliicago Press 1978.

McLoughlin, W. G.: Timepieces and Butterflies: A Note on the Great-Awakening-Constiuct and its
Critics. In: Sociological Analysis 1983, ¢. 2. -

Parsons, T.: Christianity in Modern Society. In: Sociologica! Theory, Values, and Sociocultural Change.
New York 1963.

Sekot, A.: Mordlni vétsina kontra nemordini mensina? In: Ateizmus 1989, ¢. 3.

Sekot, A.: Novd kfestanskd pravice — americky fenomén. In: Ateizmus 1989, ¢. 2.

Sekot, A.: Sociologie ndaboZenstvi. Praha, Svoboda 1985.

Suchankova, M.: K nékterym sociologickym koncepcim sekularizace. In: Aktudlni otazky cirkevni
politiky a védeckého ateismu. Praha. Horizont 1988.

Suchdnkova, M. : Pojeti problematiky svétového ndzoru v americké sociologické teorii. In: Filozoficky
casopis 1987, ¢. 1.

Tracy, J.: The Great Awakening: A History of the Revival of Religior in the Time of Edwards and
Whitefield. Boston 1842.

Wald, K. D.: Religion and Politics in United States. New York, St. Martin’s Press 1987.

Wallace. A.: Revitalization Movements. In: American Anthropology 1956, ¢. 2.

Wilson, B. (ed.): The Social Impact of New Religious Movements. New York, Rose and Sharon 1981.

Wuthnow, R.: The Consciousness Reformation. Berkeley, University of California Press 1976.

Wuthnow, R.: The New Religions in Social Context. In: The New Religious Consciousness (ed. Ch. Y.
Glock — R. N. Bellah). Berkeley, University of California Press 1976.

Pe3zome

M. Cyxaukosa: Teopns peaurno3noro npofyxienns B aMEPHKAHCKOH COLHOIOTHA

PaGoTa paccmaTpuBaeT BONpochl 0COGOr0 MeCTa TSOpHIA PETUFHO3ZHOTO MPOGYXAEHNS B TONIKOBAHAH
COBPEMEHHbIX 3BOJIIOUHOHHBIX TeHueHuni peaurnu B CUIA B 80)-bte rogsi. ABTOp OcTaHasIHBaETCH,
B 1I€PBYIO OYepelb, HA HIMEHEHHSAN, KOTOPbIE TPOUCXCAAT B COLMONOTHYECKHX TOJKOBAHMAX PAZRHTHS
PENUrHH B TeveHHe MOCHEHbIX TPeX [eCATHNAETHIH. B nepBoft 4YacTH aHANMIMPYIOTCA TEOPHH
obmnpuenus, npeobaagasune B 60-sie H euie B 70-bic rofibl ¥ NPOXOAALLHE B COBPEMEHHON 3aNaHOHK
counonorud penurnd kpusnc. OTpaxaeTcs 3BOJAIOUHS OT TEOPHH OOMHPILEHHSE K TEOPUIM
peaurHo3noro pesuBanu3Ma. Eue B reyenue 70-bIx rogoB B 3amagHOIM COLHONIONMMHU aprYMEHTHPYIOT, 4TO
PeNIUrHs He HCUE3aeT ¥3 XXH3HH COBpEMEHHOro ofulecTBa. YKa3biB2iOT, B NepBYIO O’tepelb, Ha ee
ITHUECKHE MMIUIHKAUMH U HA YCHIMBAIOBIVIOCH HANpaBACHHOCTb PEJMIHK B YACTHBIE NAAHBI XU3HHU
yenoBeka (4acTHaf XHM3Hb, cembs). TONKOBaHHME DENHTHO3ZHOTO OXHBIEHHS. CMEHHBLUNE TEOpHH
o6MHplleHUsi, B paGoTe BKIIOYAIOTCA B KOHLENTYaNAbHBIE PAMKH COBPEMEHHOTO TEOJIOFHUYECKOro
nocrmogepuuiMa (H. Cox), HeOTbeMAEMON YACTbIO KOTOPOTO SBASIIOTCA AHANH3bI IEMOJICPHIIALHM,
KPH3IHC IHAYEHHH u onbITa »6e3pomuocTH« (P. Berger, J. D. Hunter).

PRo BTOPO# YacTH aBTOp aHATH3KPYET HEKOTOPbIE COBPEMEHHbBIE TEOPHH PEJIHTHO3HOTO PeBUBATH3MA,
B MEPBYI0 OYEpelb, TEOPUH PEJNHTHO3HOTO MPOGYXKIEHHUA, HCXOAAIUME #3 UHKIHYECKONW MOfeNH
3BOJIIOLMM PENIHIHM B aMepHkaHckoM obuectse. Ocoboe BHHMaHHE yaelIseTCA OTHOLIEHHIO MeXAy
COLMANbHBIM M3MCHEHHEM M MOBbIILEHHEM HHTEpeca K penurHd. B 3Toil CBA3M aHanuiMpPyetcs
npo6nemaTuka yHKIHA PeJIHTHYU, B YACTHOCTH, B NPe0Opa3’OBaHUU KYJALTYpbI.

Pa6ora kak Lenoe HalpaBlieHa HAa ceUPHIECKKE YEPThl KPUIHCA MOJEPHHIMA, MPOSBAAIOILHECS
B COBPEMEHHOH aMEPHUKAHCKOM COLHONOTHH B O6J1ACTH DENHTHH.

53



Summary

M. Suchankovi: Theories of Religious Revivalism in American Sociology

The paper is concerned with questions of the special position of the theories of religious awakening in the
interpretation of contemporary religious trends in the USA during the 1980s. It concentrates primarily on
changes that have been taking place in the sociological theory of religion in the course of the last three
decades.

The paper is divided into two parts. The first part deals with the theories of secularization that were
predominant in the 1960s and 1970s but are undergoing a crisis in the present-day western sociology of
religion. The development from the theory of secularization to theories of religious revivalism is
described. It is pointed out that already in the 1970s western social scientists argued that religion was not
disappearing altogether from the social life of modern societies, but tends to withdraw to the private
spheres of human life (privacy, family) where its ethical implications continue to play an important part.
Interpretations of religious awakening are discussed in the conceptual framework of contemporary
theological postmodernism (H. Cox) : an inseparable part of this are reflexions about demodernization,
the crisis of meanings, and the experience of “*homelessness™ (P. Berger. J. D. Hunter. etc.).

The second part of the paper analyzes some contemporary theories of religious revivalism, particularly
theories of religious awakening based on the cyclic model of religious development in the American
society (W. G. McLoughlin). Special attention is paid to the relation between social change and the growth
of interest in religion. In this connection, the functions of religion — particularly the cultural-transformati-
ve function — are subjected to analysis.

The paper as a whole is aimed at the specific features of the crisis of modernism manifesting themselves
in contemporary American sociology.

54



