
Kdo je žena? IRENA DUBSKÁ
Filosofický ústav ČSAV, Praha

Téměř čtyři roky po projednání námětu 
dostává se naší veřejnosti v edici Malé 
moderní encyklopedie práce Simony Beau- 
voirové Druhé pohlaví.1

Od původního francouzského vydání 
této práce uplynulo letos osmnáct let, a 
přesto první ohlasy čtenářů a zejména 
čtenářek svědčí o mimořádné působivosti 
publikace v našich podmínkách ještě 
dnes: dychtivé přejímání hodnot rozlič­
ného řádu, které dočasně setrvávaly mi- 
ino naši kulturní atmosféru — tento pro­
ces stěží může být prost určitých rysů 
překotnosti, módnosti, neorganičnosti 
k vlastním tradicím a situaci — nikterak 
zatím neotupilo smysl pro díla svého dru­
hu základní. Pohříchu zůstává nadále 
v naší překladatelské a ediční bilanci řa­
da takových bílých míst prvořadého vý­
znamu, z toho nyní patrně větší počet 
v oblasti společenských věd a filosofie než 
v oblasti krásného písemnictví.

Knihou Druhé pohlaví se Simone de 
Beauvoir vlastně teprve představuje česko­
slovenské veřejnosti s opožděním dosti pa­
radoxním. Nejen že jde o autorku, která 
už dosáhla svého akmé — Beauvoirová, 
která napřesrok dovrší šedesátku, se po 
boku J. P. Sartra výrazně podílela na 
tvářnosti a odezvě francouzského existen- 
cialismu, zejména v prvním poválečném 
období, a její práce začaly vycházet v za­
hraničí už od počátku 50. let — nýbrž 
i o osobnost, která se celým trendem své­
ho usilování přibližovala marxistickým 
pozicím a mnohdy i praktickým postojům 
zastávaným komunistickou stranou. Do 
problematiky a duchovního ovzduší fran­
couzského existencialismu uvádí čtená­
ře zasvěcený doslov Jana Patočky, který 
rovněž rekapituluje literární a filosofický 
vývoj Beauvoirové a s vzácným vhle­
dem nejen vymezuje její místo v tomto 
proudu vůbec, nýbrž všímá si i subtilních 
přesunů v jednotlivých fázích vzájemného

ovlivňování obou mimořádných partnerů; 
poprvé tak vymezuje a vyzvědá samo­
statný přínos, který práce a podněty Beau­
voirové znamenaly pro dílo Sartrovo. 
Zbývá tedy zabývat se knihou samou. Na 
rozdíl od některých jiných autorů, na­
příklad Fromma, vstupuje k nám Beau­
voirová po létech opomíjení alespoň prací 
teoreticky nejzávažnější a nejzralejší; nic­
méně už jen téměř dvacetiletý odstup od 
napsání Druhého pohlaví vybízí k akcep­
taci, která by brala v úvahu i další po­
hyb skutečnosti i poznatků o ní, případně 
jiné její vidění. *

Pro většinu současného lidstva vystu­
puje ještě ženská otázka nejvýš jako pro­
blém rovnoprávnosti, af už hospodářské, 
právní, politické či kulturní, ať už v kri­
tice dosavadního stavu, programu spole­
čenské změny či reformních pokusech; na 
rozsáhlých prostorách prodírá se dokonce 
nereflektované ženské vědomí teprve 
k tušení emancipačních možností. Příkré 
rozdíly a rozpory, charakteristické pro 
naši dobu, vyznačují i v této oblasti vztah 
rozvojových a vyspělých zemí: v předních 
metropolích se zdokonalují překladové 
stroje, zatímco početné procento spolu­

' obyvatel země je negramotné, první kos­
monautka se pohybuje nad útvary, kde je 
muž absolutním pánem nad fyzickým by­
tím a nebytím svých žen. Ani uvnitř nej­
vyspělejších společností není vývoj nikte­
rak rovnoměrný, neboť budoucí svobodná 
průmyslová společnost se připravuje svým 
způsobem na obou soudobých pólech: vý­
sledky úsilí, s nímž se v socialistických 
zemích vytvářely předpoklady pro rovnost 
ženy s mužem v právech a povinnostech 
a emancipační postuláty se prosazovaly 
do každodennosti, se deformují o nedo­
statečnost techniky, služeb, organizace, 
o důsledky podceňování společenských 
funkcí a osobnostních významů, spjatých

1 Simone Beauvoirová: Druhé pohlaví. Orbis 1966,sir. 415.

307



s manželstvím a mateřstvím; příznivé 
technické podmínky, které pro emanci­
paci ženy vznikly ve Spojených státech 
v období dostatku pro většinu — od me­
chanizace domácích prací přes pružnost 
obchodu a některých služeb po přírůstek 
volného času — jsou provázeny kuriózní 
renezancí ,,mystického ženství“, omezené­
ho a uzavřeného do rodinného kruhu 
předměstského domku. Avšak rozpory 
obojího typu, které shledáváme v nej vy­
spělejších článcích soudobé společnosti, 
při tom jednak rozčleňují a konkretizuji 
půdorys „ženské otázky“ — půdorys mož­
no říci po výtce sociologický — tak, jak 
se jeví v měřítku celého světa, jednak 
přesahují už do jiné vrstvy problematiky, 
která se začíná odkrývat za realizací so­
ciálně pojaté rovnoprávnosti a rovnocen­
nosti i pro pohled zvenku: zejména v ze­
mích, které v tomto směru pokročily nej­
dále, se svým způsobem z různých stran 
začíná klást otázka ženského bytí ve světě 
jako otázka specifičnosti ženského člově­
ka. Tedy otázka především filosofická, 
i když přímo filosoficky bývá formulová­
na vzácně — spíše prosvítá pod speciál­
ními analýzami (konflikty společenských 
rolí pracovnice v povolání — milenky — 
manželky — matky) — a i když se od­
lišné její složky uplatňují v společnostech 
různého typu (ani možnost rovnocenného 
pracovního uplatnění sama nezaručuje ženě 
seberealizaci, manželství a rodina nemo­
hou pro ženu zastoupit samostatné vyrov­
nání se světem a přitom se ani mimo ná­
tlak vnějšího nedostatku volný čas ne­
orientuje k tvořivé činnosti); v obou pří­
padech vystupuje do popředí vnitřní pro­
blematičnost soudobého manželství vzhle­
dem k ženskému údělu (nároky na indi­
vidualizovaný partnerský vztah v rozporu 
se společenskými funkcemi svazku, cel­
ková, v tom i vzdělanostní emancipace 
ženy v rozporu s tradiční strukturou man­
želských rolí, všeobecně postupující se­
xuální liberalizace v rozporu s uzavře­
ností manželské instituce, fixace bezpro­
středních, emocionálních, „pravých“ vzta­
hů do rodinného kruhu v rozporu se vzá­
jemným ohrožováním a srážkami těchto 
únikových vazeb, atd.), a v obou přípa­
dech se „ženská otázka“ ostřeji vyhrocuje 
u žen, které se zabývají nebo by se chtěly 
zabývat tvořivou prací.

V záplavě literatury o ženské otázce je

Druhé pohlaví Simony Beauvoirové dílem 
ojedinělým, mezi pracemi o ženách, psa­
nými ženami, je dílem raritním. Pochopi­
telně nikoliv pro zřetele tematické, nýbrž 
pro pojetí tématu, pro prozkoumání roz­
sáhlé látky, přezkoumáni tradičních in­
terpretací a nové, ucelené její zvládnutí. 
Nepopiratelná velkolepost autorčina zá­
měru záleží v tom, že začíná tam. kde 
sociálně emancipační a feministická lite­
ratura končí: Beauvoirová se samozřejmě 
nestaví ani mimo, natož pak proti analý­
zám a emancipačním požadavkům tohoto 
druhu, naopak jejich skutečnost a opráv­
něnost organicky předpokládá. Jde ji 
o mnohem víc: o totální diagnózu lid­
skosti, deformované v ženách dosavadní 
historií, o strukturu ženské existence, si­
tuované do světa, který je výtvorem muže 
a k jeho obrazu funguje. Vzrušuje-li 
dnes, po téměř dvou desetiletích. Druhé 
pohlaví našeho čtenáře, činí-li mu naráz 
viditelnou a přehlédnutelnou jednu ze zá­
kladních oblastí jeho každodenní zkuše­
nosti, nepůsobí-li práce jako celek zasta­
rale a některé její pasáže, dokonce nabyly 
na naléhavosti vzhledem k posunům spo­
lečenské reality a tím i optiky účastníka 
a pozorovatele, je to právě díky objevu, 
kterým se Beauvoirová zařadila nad úro­
veň předchozí literatury. Novátorské kon­
cepci odpovídala i metoda zpracováni: 
totální diagnóza se nemůže omezit nálezy 
té či oné speciální vědy, analýza ženského 
bytí musí z jednotného úhlu zkonfronto­
vat dimenze jednotlivých věd. i když se na 
ně neredukuje. Obecné filosofický přístup 
měl svůj rodokmen a opory, v prostoru 
látky samé byly zato záchytné body vzác­
né — proto tolik detailní pozornosti krás­
né literatuře, proto nápadná exploatace 
bezprostředních i zprostředkovaných osob­
ních zkušenosti. Nezískávají se nikdy 
snadno, a per intentionem už vůbec ne: 
pravděpodobně by Beauvoirová nebyla 
napsala Druhé pohlaví, jak je známe, kdy­
by svoboda ženské existence nepředsta­
vovala hluboký, stále znovu řešený „leit­
motiv“ celého jejího usilování. Sugestiv- 
nost Druhého pohlaví vděčí v neposlední 
řadě míře, v níž autorka do práce vtě­
lila pravdu vlastní existence.

*
Humanizace je podle existencialistů 

pohyb k existenci, k tvůrčí individuali­
zované bytosti, svobodné, nebo přesněji,

308



uvědoměle svobodné. Svoboda je vychá­
zení z uzavřenosti, nehybnosti, setrvač­
nosti, tedy stálé sebepřesahování, sebe- 
překračování —■ transcendence. ,,Každý 
subjekt se konkrétně uplatňuje ve svých 
rozvrzích jako transcendence; naplňuje 
svou svobodu ustavičným přesahováním 
a překračováním k dalším svobodám; 
není jiné ospravedlnění přítomné existen­
ce kromě rozpínání do nekonečně a ne­
určitě otevřené budoucnosti. Pokaždé, kdy 
transcendence upadne do imanence. je to 
znehodnocení existence v jakési bytí o so­
bě, znehodnocení svobody ve faktičnost. 
Tento pád je mravní poklesek, když k ně­
mu subjekt dává svůj souhlas: je-li sub­
jektu vnucen, bere na sebe podobu újmy 
nebo útlaku. V obou případech je to na­
prosté zlo“ (str. 23). Člověk se odpoutá­
vá od bezprostředního, vitálního bytí zví­
řete tím, že život riskuje, že volí, tvoří, 
bojuje, tedy neustále proráží meze svého 
faktického bytí: „...člověk dosahuje sku­
tečně mravního postoje, když se vzdá své­
ho bytí, aby vzal na sebe svou existen­
ci... ale tento zvrat, jímž se dosahuje 
opravdové moudrosti, není nikdy ukončen, 
je nutno v něm stále pokračovat, vyža­
duje ustavičné napětí“ (str. 69). Proti­
kladem existence je věc — uzavřená, 
nehybná, setrvačná. Snaha každého indi­
vidua klást se jako subjekt je nejen ten­
dence, ale uvědomělé rozhodnutí, postu­
lát, morální imperativ, vedle této tenden­
ce je však v jednotlivci také stálé „po­
kušení uniknout vlastni svobodě a učinit 
ze sebe věc“, tedy tendence k uzavřenosti, 
nehybnosti, setrvačnosti — k imanenci. 
Nakolik se individuum klade jako subjekt, 
je nepřátelské vůči všemu ostatnímu svě­
tu, který vystupuje jako prostředek a 
materiál rozvrhu subjektu: „subjekt se 
klade pouze proti kladenému: snaží se 
klást sebe jako to, co je podstatné a 
ostatní jako nepodstatné, jako objekt“ 
(str. 12). Styk s ostatními je tedy vždy 
srážkou navzájem si cizích subjektů, 
z nichž každý se snaží přeměnit všechny 
ostatní v objekt, provést svůj rozvrh na 
jejich úkor; „druzi“ vždy směřují proti 
nám a ohrožuji naši vlastní transcendenci 
a svobodu.

Druhé pohlaví není pouze název práce, 
nýbrž také tresť odpovědi Simony Beau- 
voirové na otázku „kdo je to žena“, ro­
zumí se žena v připomenutém existen-

cialistickém půdorysu člověka a jeho svě­
ta. Zena není prostě jeden mezi ostatní­
mi zápasícími subjekty, vztah muže a ženy 
není v tomto smyslu reciproční: žena je 
jediný subjekt, který předem a spontán­
ně klade sama sebe za nepodstatný, de­
finuje se teprve ve vztahu k muži a 
v odvozeni od muže, není subjektem ve 
vlastním slova smyslu. Bytost, která trans- 
cenduje. dává život v sázku, tvoří, je 
muž, zatímco žena život pouze dává. Je 
tedy žena situována do světa vytvořeného 
a vytvářeného mužem a přejímá jeho 
vidění světa i definici svého postavení 
v něm. „Lidství je něco mužského a muž 
definuje ženu nikoli samu o sobě, nýbrž 
v poměru k sobě; nepovažuje ji za auto­
nomní bytost“ (str. 10). Žena je tedy „dru­
hé pohlaví“ a dokonce se sama jako 
„druhé pohlaví“ klade: v tom je podstata 
deformace lidství v ženském bytí, proto 
se žena nemůže realizovat jako člověk. 
Tyto meze, v nichž se odvíjí ženský život, 
jsou společenské povahy, původ specificky 
ženského odcizeni je historický a odci­
zení tedy může být přechodné: „Opakuji 
tedy ještě jednou: abychom vysvětlili me­
ze ženy, musíme přihlížet k její situaci, 
nikoli dovolávat se nějaké záhadné pod­
staty: budoucnost pak zůstává dokořán 
otevřena“ (str. 387).

Samostatný přínos Beauvoirové není jen 
ve filosofickém stanovení svébytné pova­
hy ženského odcizení: celá rozsáhlá práce 
více méně soustavně přezkoumává množ­
ství materiálu a literatury, který detailně 
— s různou mírou reprezentativnosti, pře­
svědčivosti a původnosti — argumentuje 
hlavní tézi; tyto jednotlivé analýzy, se­
stupující do velmi subtilních biologických, 
psychologických a sociálně psychologic­
kých vrstev života, jsou nezřídka neméně 
objevné, možná i originálnější než ústřed­
ní myšlenka sama.

Subjekt, který se snaží klást svou vlast­
ní existenci, se stává sám sebou teprve 
prostřednictvím skutečnosti, která není 
on; proto je život člověka stálý nedostatek, 
neklid, zápas. Příroda, jíž muž vtiskuje 
své rozvrhy, jej nemůže naplnit, protože 
před ním stojí jako čistě abstraktní proti­
klad nebo se zcela pasivně poddává, a 
klid nepřináší ani styk s ostatními sub­
jekty, neboť každý z nich usiluje o vlast­
ní realizaci a tím i o zotročení druhých. 
Z této rovnice mužské existence vyplývá

1A6



právě povaha ženy jako „Druhé pohlaví“: 
stručně řečeno, žena kompenzuje nedo- 
statkovost mužského bytí. Zena je zdán­
livě také subjekt — na rozdíl od odporu­
jící cizosti nebo trpné poddajnosti příro­
dy —, který však v souřadnicích muž­
ského života funguje jako objekt, tedy 
odlišné od jiných mužských subjektů; tím 
vystupuje vůči muži jako plnost bytí, po­
skytuje mu potvrzení jeho svobody podro­
bením svobody její. Nakolik se však muž 
domnívá dospět k sobě samému takovým­
to prostřednictvím ženy, zvěcňuje se ve 
skutečnosti sám, a samozřejmě se zvěc­
ňuje žena, která rezignovala na svou 
existenci. ,,Drama ženy je konflikt mezi 
základním požadavkem každého subjektu, 
který se vždycky pokládá za podstatný, 
a požadavky situace, která z ní vytváří 
bytost nepodstatnou“ (str. 23) — to je 
formule, jíž Beauvoirová vyjadřuje pod­
statu historického zotročení ženy a k níž 
vztahuje všechny dílčí důkazy a rozbory.

V průzkumu pochodů, v nichž je žena 
nejen nucena a vedena, nýbrž sama spon­
tánně a aktivně usiluje stát se „tou Dru­
hou“, v analýzách tvarů, kterými kom­
plexní deformace zcizuje ženě lidství, 
vychází Beauvoirová pochopitelně přede­
vším z poměrů a zkušeností své společ­
nosti. S přibývající individualizací vyža­
duje muž také od ženy odpovídající, 
rafinovanější formy svého sebestvrzeni: 
„Ideálem průměrného západního muže je 
žena, která se podrobuje jeho nadvládě 
svobodně, která nepřijímá jeho myšlenky 
bez diskuse, ale ustupuje před jeho dů­
vody, která mu rozumně odporuje, ale 
nakonec se přece dá přesvědčit“ (str. 117). 
Od mládí je dívka všemi prostředky 
usměrňována a podněcována k tomu, aby 
se orientovala nikoli podle sebe, podle 
svých zájmů, schopnosti, představ, ideálů, 
nýbrž podle toho, jakou ji chce mít muž. 
Učí se přetvářce a pokrytectví všeho 
druhu, učí se popírat samu sebe a při­
svojit si cizí podobu, která ji postupně 
pohltí, neboť dříve či později si vštípí, že 
„dívka nenabude ceny v očích mužů tím, 
že bude zvyšovat svou lidskou hodnotu, 
získá ji, když se bude utvářet podle je­
jich snů“ (str. 150). Orientace na ohlas 
a odezvu v mužském světě ji ovšem zá­
roveň staví proti ostatním dívkám, sou­
peřivost, řevnivost, zlomyslnost ji izoluje 
a dále oslabuje možnosti obrany proti

údělu „té Druhé“. Všechny tyto rysy se 
stupňují v procesech získávání a udržo­
vání manžela, protože manželství má 
i dnes zcela jiný význam pro muže než 
pro ženu: pro muže je to otázka způsobu 
života, pro ženu osud sám. Výsledkem 
je obojetnost ženy ve vztahu k muži — 
jako doplněk jeho světa, zdánlivě stvr­
zující mužovu svobodu, může v tomto 
rámci právě prostředky „té Druhé“ uží­
vat muže ke svým záměrům, „udělat si 
s ním, co chce“ a tato obojetnost přístu­
pu, postojů a citů prostupuje poměr ženy 
k sobě samé a ke světu.

Pokouší-li se žena navzdor základní si­
tuaci, do níž vstupuje, o svobodnou 
existenci, nevyhnutelně upadá do neko­
nečného řetězu napětí a konfliktů, stěží, 
i za cenu ústupků, obětí a akrobacie do­
sahuje nějaké rovnováhy mezi nároky 
ženskosti a požadavky lidské samostat­
nosti. „Žena, která se snaží žít, je tedy 
rozpolcenější a rozvrácenější než ta, kte­
rá svou vůli a tužby předem pohřbila“ 
(str. 359). Nepopiratelná skutečnost, že 
ženám zatím vděčíme za velmi málo tvůr­
čích výkonů, zvláště v některých obla­
stech, je proto pro Beauvoirovou ještě 
zásadnější záležitostí, než jsou otázky 
kvalifikace, zaměstnanosti, časové struk­
tury dne vdané ženy a matky, konfliktu 
rolí nebo i vlivu povahy práce při za­
jišťování domácnosti (ačkoliv právě její 
analýzy charakteru práce v domácnosti, 
produkce prostředků, obstarávání a usta- 
ranosti a všech jejich existenciálních dů­
sledků jsou velmi sugestivní): za všemi 
či pod všemi těmito a dalšími faktory 
může setrvat základní rozdíl v celkovém 
přístupu ke světu, v němž žena je „ta 
Druhá“, zvěčněná, zcizená. Aby mohla 
jakkoli vyjádřit svou lidskou zkušenost 
světa, musí překročit hranice situace „té 
Druhé“, oprostit se ode všeho nánosu, 
který jí stojí v cestě — musí „zabít an­
děla domova“, jak to výstižně vyjádřila 
Virginia Woolfová. S velkým porozumě­
ním se Beauvoirová dotýká jevů, které- 
zatím provázejí pokusy o samostatnou 
tvořivou aktivitu žen a které vystupují 
navenek jako kolísavost, nedůslednost, cti­
žádost, konformismus. Ženy v literatuře 
často vynikají v pozorování toho, co jí­
dáno, neboť jsou ještě nadšeny a okouzle­
ny, že získaly povolení zkoumat tento 
svět, a dělají v něm inventuru, aniž se



snaží odhalit jeho smysl, vysvětluje Beau- 
voirová. Chybí-li obvykle jejich dílům 
metafyzický dosah a černý humor, je to 
proto, že dosud nedávají svět do závorek: 
„Nepopírají lidský úděl, protože ony jej 
teprve začínají úplně na sebe brát“ (str. 
384).

Původní verze Druhého pohlaví byla 
pro české vydání zkrácena téměř na po­
lovinu, takže co do rozsahu představuje 
jakýsi kompromis mezi textem autorči­
ným a kapesním vydáním Rowohltovým; 
v rámci stanovených limitů byl náš vý­
bor pořízen J. Patočkou velmi citlivě jak 
k původní verzi — a to i co do volby 
obsahové i co do systému výběru, který 
uchovává ucelené partie originálu —, tak 
k našim podmínkám. Snad by bylo mož­
né uvážit pro příští české vydání ještě 
zařazení alespoň některých stránek z pá­
tého oddílu druhého dílu, a to z kapitol 
o matce a o přechodu od zralého věku 
k stáří — z prvé pro důležitost analýz 
mateřství a vztahu matky a dítěte vzhle­
dem k existenci, z druhé pro prudce stou­
pající význam této problematiky v mo­
derní společnosti.

Druhé pohlaví Simony Beauvoirové je 
dílo do té míry koncepční, že diskutovat 
jednotlivé analýzy a dílčí závěry by mělo 
smysl především z tohoto zřetele, a to by 
téměř předpokládalo další studii; některé 
konkrétní partie přitom zastaraly i pro 
příliš úzkou podmíněnost dobou, zemí a 
společenskou vrstvou. Také úvahy o tom. 
co všechno z autorčiných rozborů může 
vyplývat pro praktické řešeni ženské 
otázky a jeho různé stránky a stupně se 
sice jeví jako velmi důležité zejména pro 
aspekty, kterým se zatím u nás téměř 
nevěnovala pozornost, nicméně druhořadé 
vzhledem k problematice diagnózy samé.

V závěru své práce (není v českém 
znění) Beauvoirová vyslovuje ideu žen­
ského člověka, tedy lidské bytosti speci­
ficky ženské, jako trend vývoje i postu­
lát. Hlavní slabinou Druhého pohlaví 
podle mého soudu je, že tato myšlenka 
zůstává vůči celé práci více méně ab­
straktní tezí: autorka se tak rozhodně 
fixovala na jeden z pólů ženského určení 
— lidství —, že téměř pominula otázky 
specificky ženského bytí. Toto omezení — 
které jí ovšem právě v této jednostran­
nosti umožnilo odkrýt netušené průzory

v pojetí tematiky — prostupuje autorčiny 
rozbory a úvahy a je i na různých mí­
stech výslovně vyjádřeno ve formulacích 
základního významu: ,,Zenou se člověk 
nerodí, nýbrž spíše stává“ (počátek úvod­
ní kapitoly druhého dílu, věnované dět­
ství; není součástí českého vydání). Tím­
to přístupem se Beauvoirová dosti jedno­
značně vřazuje do sociologizujících inter­
pretací, které začaly pronikat do názorů 
na poměr obou pohlaví po první světové 
válce, a to začasté s rysy extrémní reakce 
na interpretace dřívější. Po dlouhou dobu 
se totiž odlišnost ženského a mužského 
způsobu bytí chápala jako totální, fyzio­
logicky a duchovně podmíněná, a jako 
absolutní, platná provždy a pro všechny 
společenské poměry: nerovnost pohlaví 
se jevila stejně přirozená jako nerovnost 
stavů nebo ras. Průlom do těchto před­
stav znamenaly myšlenky některých 
ideologů buržoazních společenských pře­
měn, kteří poukazovali na společenské 
příčiny ženské méněcennosti (Diderot, 
J. S. Milí) a požadovali pro ženu uznání 
rovnoprávnosti a rovnocennosti s před­
pokladem, že přirozené rozdíly obou po­
hlaví setrvají. Od přelomu století relati­
vizují se tyto názory dále: zprvu psy­
chologie osobnosti posunuje sexuální po­
laritu do jednotlivcova nitra bez ohledu 
na pohlaví, později energicky přichází 
se svými nálezy sociologie a kulturní 
antropologie. „Neexistuje jedna jediná 
mužská vlastnost, která by v jiném ná­
rodě, v jiné společnosti nebyla označo­
vána za ženskou. Rozdíly pohlaví nejsou 
v širším smyslu nic jiného než osobni vý­
raz mocenských poměrů“, tvrdí radikální 
práce Vaertingových z roku 1923, a zá­
věry etnologů Benedictové, Goldenweise­
ra, Malinowského, Meadové vyznívají 
zcela obdobně, i když ve formulacích 
méně striktních: to, co se chápe jako 
mužské a ženské, se liší společnost od 
společnosti tak, že se to zdá být stano­
veno téměř libovolně. Závěry kulturní 
antropologie vystupují zatím jako nepro­
blematické: otázka, zda a jak zjištěná 
historická fakticita ženského bytí odpo­
vídala jeho možnostem, zůstává zcela 
mimo zřetel. Nekonečnou plastičnost člo­
věka bez ohledu na pohlaví utvrzuje jako 
implicitní předpoklad také sociální psy­
chologie, která, v pracných výzkumech 
povahových rysů obou pohlaví nachází

311



konec konců jen odraz společenské struk­
tury a dělby práce; i když se jiní psy­
chologové ohrazují proti takovýmto gene­
ralizacím umírněnějším stanoviskem, že 
historické a společenské faktory mohou 
rozličným způsobem utvářet přirozený a 
neměnný základ, začíná se „věčné žen- 
ství“ klást s velkým otazníkem: povaha 
ženy, kdysi nekriticky vyvozovaná pouze 
z tělesnosti, uvažuje se teď vůbec mimo 
fyzický substrát, teoretické koncepce se 
sbližují s praktickou omezeností femi­
nismu.

Subtilní rozvíjení sociální diferenciace 
pohlaví vyvolává ovšem už svou jedno­
stranností protiváhu v obnově koncepci 
o podstatné rozdílnosti pohlaví: pro ně­
které filosofy a zčásti i psychology vy­
stupuje opět ženství jako absolutní, trva­
jící bytí svého druhu, s vlastní temati­
kou a specifickými přístupy ke světu. Po 
Ph. Lerschovi vydává F. J. J. Buytendijk 
monografii, jednoznačně založenou na 
tezi, že „žena je totálně jiná' než muž“; 
opřela-li Beauvoirová své filosofické 
zpracování na sociologizujících řešeních 
speciálních disciplín, je nasnadě, že práce 
Buytendijkova, která časově už následo­
vala po studii Beauvoirové, představuje 
základní polemiku s její koncepcí, a to 
v bodě nejslabším: Práce Beauvoirové je 
výborná a nejlepší práce o ženě z těch, 
které jsou k dispozici, uznává Buytendijk, 
ale mýlí se v základním: „nevidí tajem­
ství lidské tělesnosti“ (Die Frau, str. 33). 
Lidské bytí je vždy tělesné přebýváni ve 
světě, žena odhaluje smysl své tělesnosti 
teprve v oněch rozhodujících setkáních, 
která jsou možná výlučně prostřednictvím 
její tělesnosti, v setkání s druhým pohla­
vím a dítětem — to je východisko Buy­
tendijkova pojetí ženského údělu ve světě 
a žensky svébytné úlohy vedle muže. Za­
nedbání této skutečnosti se zdá být oprav­
du hlavním důvodem, proč idea „ženské­
ho člověka“ zůstává u Beauvoirové vnější 
a abstraktní: cesta zpět od destrukce od­
cizeného ženského bytí, kterou autorka 
provedla tak úplně a objevně, k nalezeni 
souřadnic specificky ženské seberealizace, 
je pravděpodobně možná jen přes pro­
zkoumání situace, do níž žena ve světě 
vstupuje svou zvláštní tělesností. Selhání 
Beauvoirové v tomto směru se vrací v díl­
čích analýzách: tak autorka vidí velmi 
ostře a výstižně různé formy úniků, kte­

rými žena uhýbá před nároky existence 
a odcizuje se možnostem svého lidského 
bytí — vzdání se subjektivitě muže, les- 
bismus, mystika atd. — avšak nevšímá 
si téměř opačné krajnosti, kdy snaha po 
emancipaci vyúsťuje v pomužšťování — 
krajnosti, jejíž nebezpečí pro ženu i spo­
lečnost důvěrně znají ti, kdo přicházejí 
nějak do styku s terapií neuróz. Své roz­
bory ženské povahy váže Beauvoirová 
jednoznačně; na situaci ženy v sociálním 
světě; nestaví si proto ani otázku, jsou-li 
tu spolu či v propletení rysy odcizeného 
bytí a rysy specificky ženské, tedy ne­
jen nepravé, ale možná i pravé, její po­
vaha ženy v konfrontaci s povahou muže 
vyznívá pro soudobou společnost čistě 
negativně — redukuje vlastně problém 
ženské specifity na otázku, čím a proč 
je žena vzhledem k muži méněcennější. 
Tak vlastní problém uniká, a Beauvoiro­
vá tu spíš jen reprezentuje protipól ná­
zorů, které v specificky ženských rysech 
naopak shledávají nadřazenost ženského 
pohlaví mužskému (S. Montague).

Beauvoirové se vytýkává, nikoli ne­
právem, že její pohled je subjektivně za­
barvený, žensky angažovaný pohled, kte­
rý málo respektuje druhou stranu a její 
situaci — muže. Zdá se mi, že jde o zá­
ležitost i metodologicky hlubší, a že 
autorka z příliš sociologizované základny 
poněkud zjednodušuje vztah obou pohla­
ví vůbec i ženskou úlohu v něm. V kon­
centraci na odcizenou podobu ženského 
bytí shledává totiž mezi mužem a ženou 
pouze napětí, konflikt, boj, a tento vztah 
absolutizuje jako prapůvodní a určující; 
pokud se zabývá momenty jednoty, jde 
o jednotu falešnou, o kompenzační roli 
ženy . v mužském světě, o náhražkové 
stvrzování mužovy subjektivity skrze ženu, 
která touto funkcí rezignuje na vlastní 
existenci. Zůstává ovšem otázka jak při­
měřenosti této redukce i v poměrech mo­
derní společnosti, tak pouze sociální de­
terminace vazby protikladů: rozdělení lid­
stva na pohlaví je rozdělení přirozené 
a odvěké, patří k substrátu dějin, a fakt 
ženského a mužského člověka opravňuje 
uvažovat strukturu vzájemných vztahů 
jak v rozlišenosti a protikladnosti, tak 
v totožnosti partnerů. Nelze upřít určitou 
oprávněnost filosofickým kritikám, které 
proti Beauvoirové v tomto směru polemi­
zují; naneštěstí trpí ale při tom samy ab-

312



solutizací opačnou, zbavují vztahy pohlaví 
dějinného rozměru, ve výlučném zdůrazně­
ní jednoty přitakávají i jednotě falešné, 
pro obě strany únikové, a apologetizují 
tak poměry nerovnosti, utlačení a zcizení. 
Uvádí-li Buytendijk proti Beauvoirové, 
že její ideál ženského člověka se redu­
kuje na homo faber, zdá se přes příliš­
nou tvrdost formulace tato kritika na 
místě: z koncepce Druhého pohlaví lze 
vnitřní logikou dojít pouze k závěru, že 
nynější konflikty ženy a muže, které 
jsou převážně formou zápasu utlačova­
ného s utlačujícím, se v budoucnosti mo­
hou změnit v pravé nebo pravější kon­
flikty dvou samostatných existencí, homo 
faber v mužském a ženském vydání. Kde 
však Buytendijk dospívá k vlastním cha­
rakteristikám dvou základních forem 
lidské existence — mužské, intencionálni. 
světsky tvořivé, odehrávající se ve světě 
práce, objektivity, věcnosti, racionálně 
empirického poznání, a ženské, zakotvené 
v bytí, starání se, prodléváni s věcmi a 
lidmi, v péči o svět jako svět hodnot, 
který péčí tuto svou hodnotu ještě zvýší, 
tedy existence světsky netvořivé a tím 
svět zásadně transcendující a opravdově 
tvůrčí — stávají se jeho vývody diskusní. 
Když pak dále vymezuje ženin vztah 
k muži právě a pouze jako sympatizující 
spolubytí, Wirheit, kterému je ex defini­
tione odepřena možnost kritického po­
hledu a přístupu (Die Frau. str. 190). do­
stává se přes veškerý subtilní vzhled na 
úroveň mýtů, přesvědčivě odhalovaných 
Beauvoirovou jako racionalizace, na úro­
veň glorifikace přetvářky a pokrytectví, 
kterými jsou dnešní vztahy pohlaví pro­
stoupeny. Takovéto traktování „tajemství 
ženy“, které ve snaze o globální postižení 
entity kriticky nerozlišuje vrstvy skuteč­
ných vztahů, odporuje zjištěním spole­
čenských věd, nepřihlíží k praktickému 
vývinu ženského osvobozování a zneva­
žuje tak některé své hluboké a dnes ne­
příliš populární postřehy a podněty — 
vtělením par excellence těchto stránek 
Buytendijkových úvah by mohla dobře 
být ideologie soudobého amerického man­
želství —, a k detronizaci jeho nároků 
podle mého soudu dobře stačí jediná po­
známka Virginie Woolfové: že totiž žena 
po staletí sloužila muži jako zrcadlo „na­
dané čarovnou a cennou mocí odrážet 
jeho podobu v dvojnásobném zvětšeni“.

Zdá se. že otázky specificky ženského 
bytí a struktury vztahů muže a ženy 
patří dnes k oněm, kde filosofie a kom­
plex věd o člověku nemohou nadále se 
zdarem pokračovat izolovaně a uspěcha­
ně. Proti jednostrannosti sociologie a so­
ciální psychologie — jednostrannosti spe­
cializovaného pohledu i metodologického 
omezení — stojí podněty psychologie, 
která se dá méně přinutit k sociologizu- 
jící redukci. H. Deutschová dochází napří­
klad k závěrům o určitých odlišnostech 
ženské a mužské transcendence, přičemž 
ženská podoba se váže na fakt mateřství 
jako praktické a zároveň nejvýš osobní 
zkušenosti, zprostředkující smysl „pro po­
laritu života a smrti, stvoření a zániku, 
pro věčnost i pro omezenost individuál­
ního bytí“ (H. Deutschová, Psychologie 
der Frau, II, str. 7). K předpokladům urči­
tých rozdílných kvalit ženského a muž­
ského nadání, ženského a mužského pří­
stupu ke světu — při jejich plnohodnot­
nosti a rovnocennosti jako právě speci­
ficky lidských — se nakonec jinými ces­
tami dostává i kulturní antropologie: 
M. Meadová spatřuje perspektivy osvo­
bození a obohacení kultury i společnosti 
v uznání a kultivaci schopností, který­
mi jedno pohlaví vyniká nad druhým 
(pěstovat intuitivní nadání, v němž žena 
předčí muže, a vhodnými formami je pro­
středkovat ostatním — Male and Female, 
závěr). Kritické konfrontace takto opřené 
vydělí nepochybně některá oprávněná 
zjištění z tezí filosofické antropologie 
Buytendijkova typu a vymezí platnost ji­
ných, zatímco určité předpoklady Beau­
voirové projdou patrně korekci i ze stra­
ny společenských analýz, které rovněž 
opomíjejí specifiku ženského a mužského 
bytí: tendenci k úniku do svazku muže 
a ženy „na základě konformity“ zjistila 
sociálně kriticky orientovaná psychiatrie 
jako jeden z projevů útěku před spole­
čenskou skutečností i vlastním já, tedy 
jako realitu ještě jiného řádu „než je si­
tuace »Prvního« a »Druhé«“. Frommovy 
analýzy deformace lásky jako dvojspolku 
proti světu, sobectví à deux a proti němu 
idea spojení dvou individuí na základě 
uchování jejich celosti, komunikace 
„z centra existence“, otvírají významnou 
problematiku vymykající se Beauvoirové 
a Buytendijkovi, totiž problematiku 
struktury spolubytí a vzájemného půso-

313



bení, sympatizujících a kritických posto­
jů v osobním vztahu vůbec a vztahu 
muže a ženy zvlášť. Beauvoirová při vší 
historičnosti a sociálnosti svého výcho­
diska dosti přehlíží souvislosti ostatních 
společenských vztahů se situací ženy a 
muže: kupodivu neuvažuje ani vztahy 
jiných forem odcizeného života k formě, 
kterou se zabývá, ani vztahy pospolitosti 
a svobodného svazku ženy a muže, které 
znepokojují všechny sociální kritiky a 
k nimž se kdysi vyjadřovala Kollontajo- 
vá. Při tom otázka ženského člověka sama 
nepochybně přesahuje mužsko-ženskou 
problematiku ve vlastním slova smyslu, 
a míří k otázkám perspektiv společen­
ského soužití vůbec: popření jakékoli 
specifiky ženského člověka ohrožuje totiž 
opačné pozice, než kterou zastává Buyten- 
dijk, nejen seberealizaci ženy a vztahy 
ženy a muže, nýbrž i budoucí tvářnost 
naší civilizace. Prostá duplikace homo 
faber v ženském vydání by nikterak ne­
změnila mužský svět, svět v podstatě 
mužských výtvorů a hodnot, který je 
dnes údělem obou pohlaví a jehož jedno­
stranně mocenskou povahu Beauvoirová 
prokázala způsobem svrchovaným. Lze 
konečně připustit, že mužský odpor 
k „pomužštění ženy“ může být v urči­
tých případech nesen i touhou po světě 
plně zlidštěném i participací a tvořivou 
aktivitou obou rovných a přece různých 
pohlaví, stejně jako Rilkova idea ženské­
ho člověka nejen vycházela vstříc tuž­
bám svobodných a o svobodnou existenci 
usilujících ženských bytostí, nýbrž i re­
flektovala mužovu potřebu jiného typu 
ženy a jiných vztahů muže a ženy, než 
které mohla nabídnout postava „té Dru­
hé“.

Uvedená úskalí koncepce Druhého po­
hlaví mají však ještě základnější filoso­
fickou vrstvu: pojetí ženy jako osvobo­
zujícího se a k osvobozování povinova­
ného člověka je u Beauvoirové odvozeno 
z pojetí lidské existence vůbec, a toto po­
jetí samo není bez problémů. Existence 
je pro autorku totožná s transcendencí, 
pro muže i pro ženy bez rozdílu: ženám 
jde v podstatě o to, „aby v ženách Sa­
mých i v celém lidstvu transcendence 
zvítězila nad imanencí“ (str. 63). Jedině 
transcendence ospravedlňuje existenci a 
dává jí smysl, pád do imanence je „na­
prosté zlo“. Skutečný život je tedy stálé

napětí, usilování, boj: „Proto život člo­
věka není nikdy naplnění a klid, je to 
stálý nedostatek a pohyb, je to zápas“ 
(str. 68). Nikde nekyne spočinutí, neboť 
skutečnost, která není subjekt, vstupuje 
do jeho rozvrhu pouze jako prostředek, 
materiál, odpor, cizota, nepřátelství, a to 
ať jako příroda, ať jako druhý člověk. 
V hranicích tohoto pojetí Beauvoirová 
řeší jak odcizené ženské bytí a deformo­
vané vztahy obou pohlaví, tak perspekti­
vy emancipované ženské existence a osvo­
bozených vztahů mezi mužem a ženou. 
Kritika různého druhu značně zrelativizo­
vala tento existencialistický výměr exi­
stence: vztahy k přírodě i druhým jsou 
nejen vztahy cizoty, ale i sourodosti, člo­
věk je nejen sebepřesahující, ale také do 
skutečnosti vklíněná bytost, jeho vztahy 
k bytí se nevyčerpávají intencionalitou, 
pohybem, činností, přetvářením, ale ob­
sahují také spolubytí, spočinuti, prodle­
ní, existence je nejen nedostatek, nepo­
koj, transcendence, nýbrž také naplnění, 
klid, imanence. Lze říci, že existencialis­
tický pohled na člověka je v tomto smys­
lu vyhraněnou variantou aktivismu a 
principu výkonu, který charakterizuje 
zejména moderní západní civilizaci; ne­
postihuje ale právě jejím prizmatem jen 
určité stránky i tohoto historického bytí? 
Neexistují kultury, které ve skutečnosti 
a o to víc v ideji zdůrazňují jiná určeni 
lidské existence a její situace ve světě? 
Není myslitelná svobodná průmyslová 
společnost, pohybující se v dimenzích od­
lišných od soudobých typů, v niž by mohl 
člověk rozvíjet všechna určení své exi­
stence, jak se v tomto směru domnívá 
M. Marcuse?

Vezmeme-li v úvahu jen tyto námitky, 
platí sice nadále, že „ta Druhá“ činí mu­
žovu osamělost ve světě vůbec snesitel­
nou a především kompenzuje nároky 
jeho svobody, nicméně sama mužova po­
zice se jeví jako nepravá nejen pro fakt 
zotročení ženy v „tu Druhou“ a odcizu- 
jící povahu společenských poměrů, do 
nichž je včleněn, nýbrž i pro úsilí jedno­
stranně stvrzovat svou existenci. Platí 
sice nadále, že jako „ta Druhá“ žena zů­
stává v kruhu nepravého, falešného, zci­
zeného bytí, věc, prostředek, funkce 
v rovnici deformovaného mužova života, 
strhávána nejrůznějšími prostředky k to­
muto úniku i o něj sama usilujíc, neboť

314



potřeby a hodnoty „Prvního“ přijala už 
vnitřně za své, avšak perspektivy její 
svobody nesměřují jen k překonání si­
tuace a typu „té Druhé“ a k započetí 
samostatné existence obdobné existenci 
mužské — byť i na osvobozené společen­
ské základně —, nýbrž také k hledání 
svého způsobu existence, svébytné vazby 
transcendence a imanence, a to za po­
měrů relativizujících v konfrontaci sou­
dobých civilizaci naše západní pojetí 
muže, tedy člověka v tomto směru. 
Emancipace ženy jeví se tak mnohem víc 
a bytostněji záležitostí žen samých, než 
má za to Beauvoirová — která obdobně 
jako u jiných utlačených společenských 
skupin prohlašuje ženský problém za pro­
blém v podstatě mužský — a její celo-

společenský dosah naopak nabývá nového 
rozměru: dialektika soudobých dějin na­
bízí své horizonty pro pochopení přiro­
zeného a lidského, a tedy i pro pocho­
pení vztahů muže a ženy jako „nejpři­
rozenějšího vztahu člověka k člověku“ 
(Marx).

*

Není-li Druhé pohlaví totální diagnózou 
ženské otázky, představuje, nesporně její 
základní kámen. Proto je pro naše sou­
časné poměry důležité dokonce i svými 
mezemi: provokuje totiž k jejich teore­
tické a praktické korekci díky novým 
aspektům, v nichž se nám tato problema­
tika na základě dosavadního vývoje a 
usilování jeví.

315


